






À tout ceux,
 qui malgré des milliers de souffrances

et de malheurs, croient en la lumière certaine.



Partie I

Partie II

Conclusion

Introduction

Entretien

I.1 Évolutions historiques des 
représentations picturales du corps 

I.2 Fonctions des représentations 
picturales du corps

II.1 Hybridation et transgression 
du corps dans l’art pictural

II.3 Pourquoi imaginer l’hybride ? 
Les fonctions de la transgression

II.4 L’hybridation : un moteur 
pour la création et la pensée

II.2 L’imaginaire humain : source 
des représentations hybrides ?

Le corps dans l’art pictural : 
formes, fonctions, évolutions

Francisco
Joaquim

Iconographie
Bibliographie
Colophon

Tereza
Lochmann

L’imaginaire hybride : 
représentations, moteurs, enjeux

5-6

9-39

41-67

70-77

79-87

89-92

94-99

110-123100-109

125-126

128-131

133-134

136

Table des matières



(Introduction)



77

Introduction

Quand j’y pense, quelle a été la première forme issue du réel que j’ai le souvenir d’avoir 
reproduite par l’intermédiaire d’un crayon sur une feuille ? C'était un corps humain. Le 
corps s’est toujours imposé comme un motif central de ma réflexion et de ma pratique, 
tout au long de mes études d’illustration puis de design graphique. Sa présence, parfois 
charnelle, parfois symbolique, me fascine par sa capacité à concentrer l’histoire, la culture 
et l’imaginaire. Un véritable réceptacle visuel capable de matérialiser n’importe quoi. Ce 
mémoire s’inscrit dans cette fascination : il interroge la manière dont la représentation 
picturale du corps01, qui longtemps soumise à des canons esthétiques et symboliques, s’est 
progressivement ouverte à des formes hybrides, transgressives et imaginaires.

Étudier et produire les formes du corps dans le dessin, l’affiche, la peinture ou encore 
l’illustration digitale, c’est observer la manière dont l’humanité se représente elle-même. 
Les lignes, les proportions, les gestes et les déformations racontent toujours plus que de 
simples choix plastiques : ils traduisent une vision du monde, une conception du rapport 
entre visible et invisible, réel et imaginaire. De la perfection harmonieuse de l’Antiquité 
aux métamorphoses de l’intelligence artificielle, la figure du corps se transforme, se 
fragmente, se reconstruit, elle devient le miroir des mutations esthétiques, spirituelles et 
technologiques de chaque époque.

À travers cette recherche, l’idée est de comprendre comment cette évolution, du corps 
classique à un corps hybride, démontre non seulement une transformation des formes, 
mais aussi une modification du regard. Ce déplacement du canon vers l’hybridation n’est 
pas sans but : il révèle une manière nouvelle d’appréhender le monde, où les frontières 
entre humain, animal, machine ou matière deviennent minces. À travers ces hybridations, 
c’est tout notre imaginaire du corps, et donc de nous-mêmes, qui se recompose.

L’enjeu de cette recherche n’est pas seulement de retracer une histoire des représentations, 
mais d’interroger ce qu’elles disent de notre rapport au vivant et à la création. Le corps 
n’est plus un objet figé, mais un espace de projection, un champ d’expérimentation où 
se rencontrent le sensible, le symbolique et le technique. Ces métamorphoses picturales 
posent également des questions essentielles : que devient le corps lorsque ses contours 
se dissolvent ? Que nous révèlent ces hybridations sur notre manière d’habiter le monde ?

01 Le terme « pictural », issu du latin pictura « peinture» 
désigne l’ensemble des pratiques artistiques centrées 
sur la représentation visuelle sur un support plan, prin-
cipalement par le biais de la peinture. La Définition de 
« pictural » d’après le Centre national de ressources 
textuelles et lexicales (CNRTL), consulté le 4 août 2025. 

Ici, nous emploierons le terme « représentation pictu-
rale » dans un sens élargi, englobant les pratiques de 
l’image figurée sur un support plan, telles que le des-
sin, l’illustration digitale, l'affiche illustrée, la figuration 
sur un support… afin de mieux comprendre les façons 
similaires dont ces types d’images représentent le corps. 



88

Introduction

Ce mémoire se déploie ainsi en deux mouvements qui se complètent. Le premier mou-
vement explore les grandes étapes de la représentation picturale du corps, depuis ses 
origines jusqu’à la déconstruction des canons classiques. Le second s’attaque à la source 
d’alimentation des représentations hybridées : l’imaginaire, ainsi qu’à ses fonctions 
transgressives et à sa portée poétique et critique. Ensemble, ces deux parties cherchent 
à montrer que l’hybridation, loin d’être une rupture, constitue peut-être la suite logique 
d’une histoire où le corps, sans cesse réinventé, est à ce jour notre plus fidèle miroir.

En interrogeant ces métamorphoses, « Corps, Corhy, Hybride » cherche à questionner ce 
qui, dans l’image du corps, résiste, se transforme ou se réinvente. Car si le corps pictural 
change, il reste avant tout un lieu d’imagination, un espace où se rejoue sans cesse la 
tension entre la mesure et le chaos, entre l’idéal et le vivant, entre le corps que l’on voit 
et celui que l’on rêve.



(Partie I)

Le corps dans 
l’art pictural : 
Formes, 
Fonctions,

Évolutions



(1.1)

Évolutions 
historiques des 
représentations 
picturales du

Corps



11

1.1 ― Évolutions historiques des représentations picturales du corps

Dans cette première partie du mémoire, 
nous explorerons les origines et l’évolution 
historique de la représentation picturale 
du corps, afin d’en dégager les principaux 
enjeux formels et symboliques. Il s’agira 
de comprendre comment, des représenta-
tions les plus anciennes jusqu'aux formes 
contemporaines, le corps a tour à tour servi 
de modèle esthétique, de support spirituel, 
de symbole social ou encore de vecteur 
critique.

En retraçant la manière dont ces fonctions 
et ces formes se sont transformées, nous 
mettrons en lumière la façon dont l’histoire 
de l’art pictural a construit puis déconstruit 
les normes du corps, ouvrant la voie à de 
nouvelles représentations. Celles-ci abou-
tissent aux formes plus récentes d’un corps 
hybride, qui nous invite à redéfinir notre 
rapport au monde à travers la représenta-
tion d’un corps imaginaire.

Depuis les premières représentations pic-
turales du Paléolithique, le corps humain 
occupe une place centrale dans les pro-
ductions visuelles. Façonné par les visions 
du monde, les croyances et les esthétiques 
propres à chaque civilisation, il traverse 
l’histoire sous des formes multiples, allant 
des Vénus préhistoriques aux illustrations 
contemporaines de James Jean01. Ou encore 
aux peintures de Alex Grey02.

01 James Jean est un artiste visuel contemporain, qui est 
reconnu pour ses œuvres explorant le mythe, la transfor-
mation et l’hybridité corporelle. Son travail se distingue 
notamment par des peintures épiques et une esthétique 
mêlant acteurs, personnages, mondes et mythologies. 
Préface de l’exposition « Eternal Spiral IV – James Jean 
», Today Art Museum, 2024.

02 Alex Grey est un artiste visuel américain majeur et 
prolifique du mouvement visionnaire, reconnu pour ses 
peintures et dessins où l’anatomie humaine se mêle à 
des réseaux énergétiques ainsi qu’à des éléments cos-
miques, spirituels et technologiques. Voir le site officiel 
de l’artiste, consulté le 4 août 2025.

Cependant, ce rôle ne se limite pas seule-
ment à l’histoire occidentale : en Inde, en 
Chine, en Mésoamérique ou en Afrique sub-
saharienne, le corps constitue également 
un motif central de représentation, dans les 
arts à support plan, selon des conventions 
esthétiques propres à chaque civilisation03. 
Cette diversité montre que l’histoire du 
corps pictural est plurielle et ne peut être 
réduite à une seule tradition. 

Elle est loin d’une évolution linéaire, chaque 
époque redéfinit à sa manière la vision 
qu'elle porte sur la question du corps. Les 
canons ainsi établis reflètent les valeurs 
d’une société à un moment donné, que 
l’art pictural représente, célèbre, conteste 
ou interroge04.

03 Voir Gilles Tarabout et Véronique Darras sur l’ouvrage 
et la bibliographie « Représentations et mesures du 
corps humain en Mésoamérique.» Ateliers d’anthropo-
logie, 2014.

04 Voir Simone Korff-Sausse, « Les corps extrêmes dans 
l’art contemporain. Entre perversion et créativité », 
Champ Psychosomatique, no 35, 2004, p. 61.

(Fig.1) Peintures rupestres de la cité antique de Séfar, Tassili n’Ajjer », 
1969, photographie.



12

1.1 ― Évolutions historiques des représentations picturales du corps

« Le corps est, pour 
le meilleur et pour 
le pire, l’image 
               du monde. »Nicolas Bouvier —

(Fig.2) Yamamoto, Mutsumi, Japon 
« Illustration pour Eros Thanatos », 1996.

Dans son ouvrage rétrospectif de l’œuvre 
iconographique de Nicolas Bouvier01, « Le 
Corps, miroir du monde » Pierre Starobinski 
explore la diversité et l’évolution des repré-
sentations du corps à travers le temps et 
les cultures.

« Pendant longtemps, le corps a été associé 
aux divinités, et les créateurs ont cherché 
à représenter leurs dieux selon des canons 
bien définis. Les canons de la beauté ont 
varié, allant de la beauté grecque au corps 
monstrueux, parfois torturé par des opéra-
tions hybrides que l’on retrouve aujourd’hui 
dans l’art contemporain. » 

Le corps, dans l’histoire de l’art pictural, 
apparaît alors comme un sujet central, car il 
constitue un terrain capable de matérialiser 
notre imaginaire, tant pour la représenta-
tion du tangible que de l’intangible02.

01 Voir NIcolas Bouvier, écrivain et photographe suisse 
(1929-1998), « L’Usage du monde », World History 
Encyclopedia (en ligne), consulté en août 2025.

02 Voir Emmanuel Molinet, « L’hybridation : un processus 
décisif dans le champ des arts plastiques », (Le Portique), 
consulté en Juin 2025.

(Fig.4) (Page 12) Grey, Alex, États-Unis. 
« Aperture », 2013, acrylique sur lin.

(Fig.3) (Page suivante) Jean, James, États-Unis. 
«Braid III », 2023, acrylique sur bois.

→

→







15

1.1 ― Évolutions historiques des représentations picturales du corps

Préhistoire : corps amplifiés

À la Préhistoire, bien que les représentations 
figuratives soient majoritairement animales 
et souvent asexuées, celles représentant 
des corps humains sexués sont dominées 
par des formes féminines, principalement 
des statuettes appelées Vénus01. 

La Vénus de Willendorf (env. 25 000 ans av. 
J.-C.) en est un exemple : elle présente un 
corps aux formes fortement exagérées, avec 
des volumes accentués au niveau des seins, 
des fesses, des hanches et du ventre. Ces 
silhouettes aux volumes amplifiés montrent 
une approche symbolique : le corps est ici 
une image de puissance vitale, et non un 
portrait anatomique02.

De plus, d’autres figurines, comme celles 
de Mehrgarh03 (Pakistan, VIIe millénaire av. 
J.-C.) ou les stèles anthropomorphes du 
Sahara, montrent que la représentation du 
corps humain archaïque, à ce moment-là 
pouvait traduire autant une dimension 
rituelle qu’une valorisation de la fécondité.

01 Les « Vénus préhistoriques » désignent un ensemble 
de statuettes féminines datant du Paléolithique supé-
rieur (environ 35 000 à 10 000 ans avant notre ère), 
caractérisées par des formes exagérées mettant en 
valeur la fécondité.

02 Voir l'article de Jessica Liew, « The Venus of Willendorf 
», Worldstory Encyclopedia (en ligne), consulté en août 
2025.

03 Voir Julia Assante, « La nudité féminine dans les objets 
et images antiques », Paris, Boccard, 2020.

Parallèlement, il y'a d’autres représenta-
tions, comme celles visibles dans certaines 
peintures rupestres, notamment à Lascaux 
ou Chauvet04, qui adoptent un registre dif-
férent : les figures humaines y sont sché-
matisées, réduites à des tracés simples 
et stylisés sur support plan, avec peu de 
détails anatomiques. Le corps y apparaît 
comme une silhouette élémentaire, souvent 
intégrée à une composition dominée par 
des motifs animaux ou géométriques05. 

Ces premiers modèles qui sont caractérisés 
par la simplification et l’accentuation de 
certaines parties du corps se distinguent, 
par exemple, des œuvres et productions 
classiques grecques, qui suivent des règles 
de proportions anatomiques et mathéma-
tiques, d’équilibre ou encore de cohérence 
formelle.

04 Les grottes de Lascaux et de Chauvet, découvertes 
respectivement en 1940 et 1994, renferment des pein-
tures pariétales paléolithiques parmi les plus anciennes 
connues, à forte portée symbolique et rituelle. Voir Oscar 
Fuentes, « Conception du corps et représentation de soi 
dans l’art paléolithique », conférence donnée au Musée 
d’Archéologie nationale, le 14 novembre 2020.

05 Voir Oscar Fuentes, « Conception du corps et repré-
sentation de soi dans l’art paléolithique », confé-
rence donnée au Musée d’Archéologie nationale, le 14 
novembre 2020.

(Fig.5) (Page suivante) Inconnu, Algérie. « Le Grand Dieu », v. 9000–6000 
av. J.-C., peinture rupestre sur paroi rocheuse, Tassili-n-Ajjer (Séfar).

(Fig.6) (Page 14-15) Vénus de Renancourt, France. « Figurines gravet-
tiennes », env. 23 000 ans, craie. Découvertes à Amiens en 2019.

(Fig.7) (Page 16-17) Inconnu, Mésoamérique. « Codex Cospi : les 4 
points cardinaux et les 20 signes du Tonalpohualli », codex illustré.

→

→

→















22

1.1 ― Évolutions historiques des représentations picturales du corps

Grèce antique : corps réglé

C’est pendant la période de la Grèce antique 
que s’affirment en premier des normes pré-
cises de représentation du corps, fondées 
sur la mesure, l’équilibre et l’harmonie, des 
principes qui constituent les fondations de 
l’art pictural actuel. Ces principes ne sont 
pas seulement esthétiques : ils relèvent 
d’une véritable conception philosophique 
du monde. 

La beauté du corps est pensée comme le 
reflet d’un ordre moral et cosmique, selon 
l’idée que l’harmonie des formes traduit la 
justesse de l’âme et la perfection de l’uni-
vers. Le mot grec kosmos01, signifie à la fois 
« monde » et « ordre », révélant à quel point 
la beauté corporelle est indissociable de 
l’idée d’équilibre universel02. 

Le sculpteur et théoricien Polyclète03 théo-
rise pour la première fois une méthode 
rationnelle de représentation corporelle 
dans un traité intitulé Le Canon04, repo-
sant sur des proportions idéales. Selon lui, 
chaque partie du corps y est conçue selon 
un rapport mathématique à l’ensemble, 
dans une recherche d’un équilibre visuel 
global. 

À côté de la Grèce antique, d’autres civi-
lisations, comme l’Égypte pharaonique, 
développent leurs propres systèmes de 
codification en utilisant un quadrillage pro-
portionnel pour figurer le corps, tandis que 
les traités indiens (Shilpa Shastra) pro-
posent des règles strictes pour représenter 
les divinités05.

Mais, dans le cas grec, la différence essen-
tielle réside dans la dimension rationnelle 
et humaniste de cette codification : le corps 
n’est plus un simple instrument religieux, il 
devient le centre de l’univers représenté, 
la mesure de toute chose, selon la célèbre 
formule de Protagoras06 « L’homme est la 
mesure de toute chose ».

Les conceptions visuelles de ce type s’es-
tompent progressivement à partir du haut 
Moyen Âge, au profit d’une stylisation fon-
dée sur d’autres normes. La figuration du 
corps s’éloigne alors des principes anato-
miques et proportionnels, au bénéfice d’un 
traitement beaucoup plus frontal, hiérar-
chisé et schématique, répondant à d’autres 
logiques esthétiques.

01 Voir dictionnaire de l’Académie française, 9e édition, 
(en ligne), « Cosmos ».

02 Voir Leigh Ann Gill, « The Ideal Body in Classical 
Greek Sculpture: The Canon of Polykleitos », Cambridge 
University Press, 2000. Consulté en Août 2025.

03 Polyclète (Ve siècle av. J.-C.) est un sculpteur grec 
de l’époque classique. Voir « Polyclète », Encyclopédie 
Universalis (en ligne), consulté en août 2025.

04 Le Canon de Polyclète est un traité aujourd’hui perdu, 
dans lequel il a défini un système rigoureux de propor-
tions idéales du corps humain. Sa fiabilité repose sur 
de nombreux témoignages antiques, notamment ceux 
de Pline l’Ancien et de Galien, ainsi que sur la cohé-
rence visible dans ses œuvres, comme le Doryphore, qui 
illustrent ces principes mathématiques d’harmonie. Voir 
Richard Tobin, « The Canon of Polykleitos », American 
Journal of Archaeology, vol. 79, n° 4, 1975, p.5.

05 Voir « Les conventions de l’art égyptien », ARTchéologie. 
Consulté le 15 septembre 2025.

06 Protagoras, est un philosophe grec présocratique du 
Ve siècle av. J.-C., est l’auteur de la formule « L’homme 
est la mesure de toute chose ». Elle suggère que ce que 
chaque individu considère comme vrai ou réel dépend 
de sa propre expérience, sensibilité et cognition. Voir 
Protagoras, Wikipedia, consulté en octobre 2025.



23

1.1 ― Évolutions historiques des représentations picturales du corps

(Fig.8) Cimabue, Italie. « Crucifix d’Arezzo », 
vers 1270‑1285, tempera sur bois.

Moyen Âge : corps en majesté

Les représentations picturales du corps au 
Moyen Âge s’éloignent de l’anatomie réaliste 
et des proportions idéales populaires de 
l’Antiquité grecque. Les figures humaines 
apparaissent stylisées : les silhouettes sont 
allongées, les visages figés et les gestes 
très schématiques. 

Les corps ne sont plus individualisés, mais 
répondent à des règles visuelles précises. 
Leur taille ou leur position dans l’image 
n’obéit pas à une logique de perspective, 
mais à des règles de composition codifiées. 
L’espace représenté perd en profondeur 
: les volumes sont aplatis, la perspective 
linéaire est absente, et la composition 
tend vers une frontalité07. On retrouve ces 
caractéristiques dans les enluminures des 
manuscrits carolingiens, comme le Psautier 
d’Utrecht (IXe siècle), ou encore dans les 
fresques byzantines, comme celles de la 
Basilique Sainte-Sophie à Constantinople08.

C’est donc dans ce contexte que le corps 
est souvent représenté dans des compo-
sitions complexes, incluant fréquemment 
d’autres personnages. Il adopte des pos-
tures codifiées, récurrentes dans certaines 
figures régaliennes09. ou divines, comme 
le montre la représentation du Christ en 
majesté ou celle de figures de saints.

07 Voir Jérôme Baschet, L’iconographie médiévale, Paris, 
Gallimard, coll. « Folio histoire », 2008, chapitres consa-
crés à la stylisation et aux conventions de représentation 
du corps dans l’art médiéval.

08 Voir Nadeije Laneyrie-Dagen, « L’invention du corps : 
la représentation de l’homme du Moyen Âge à la fin du 
XIXe siècle », Paris, Flammarion, 1997, p.101-103.

09 Dans ce contexte, le terme « régalienne » se rapporte 
aux figures associées au pouvoir souverain, impérial ou 
royal. En art byzantin, les figures régaliennes désignent 
notamment les souverains (empereurs, impératrices) et 
leurs représentants, symbolisant l’autorité politique et 
divine. Voir « Régalien », Dictionnaire Larousse (en ligne), 
consulté en août 2025.

(Fig.9) (Page 22) Université de Memphis, États-Unis. 
« La grille de 18 lignes », schéma universitaire, 2024.

(Fig.10) (Page 23) Inconnu, Grèce antique. « Hydria », céramique, 
(environ 1000‑400 av. J.-C.)

(Fig.11) (Page 24) Dürer, Albrecht, Allemagne. « Anatomy 
and Geometrical Proportions », dessin.

(Fig.12) (Page 25) Losal, Jamyang, Inde. 
« The Art of Tibetan Painting », dessin.

→

→

→

→











28

1.1 ― Évolutions historiques des représentations picturales du corps

Renaissance et classicisme : 
renaissance du corps idéal

Les idéaux de mesure et d’harmonie for-
mulés par la période de la Grèce antique ne 
disparaissent pas avec l’Antiquité. Ils res-
surgissent puissamment à la Renaissance01, 
sous l’influence de l’humanisme02 et de la 
redécouverte des textes antiques, le corps 
devient à nouveau, le centre de l’univers, 
représenté non plus comme une entité spi-
rituelle, mais comme le reflet de la raison et 
de la connaissance. L’étude de l’anatomie, 
menée par des chef de file comme Léonard 
de Vinci, Michel-Ange ou Raphaël, donne au 
corps une exactitude scientifique encore 
jamais vu. 

L’art pictural y devient un instrument d’ana-
lyse du réel : chaque muscle, chaque organe 
et chaque os est observé, mesuré, rationa-
lisé. Le corps humain est à la fois symbole 
d’ordre cosmique et objet d’expérimenta-
tion plastique. La « mesure » grecque s’y 
transforme donc en mesure humaniste, un 
équilibre entre la science du visible et la 
quête de beauté idéale03.

01 La Renaissance s’est largement appuyée sur la redé-
couverte des textes et des modèles classiques, notam-
ment ceux de Vitruve, pour reformuler l’idéal du corps 
harmonieux et proportionné dans l’art pictural et sculp-
tural, comme le souligne la collection « Renaissance et 
Âge classique » (Centre Claude Longeon, 2020), consulté 
en Octobre 2025.

02 L’humanisme est un mouvement de pensée euro-
péen de la Renaissance, né en Italie au XVe siècle, qui 
remet l’homme au centre de ses préoccupations en 
valorisant la raison, l’éducation et la connaissance des 
textes antiques pour promouvoir l’épanouissement et la 
dignité humaine. Voir « Humanisme de la Renaissance », 
Wikipedia, consulté en octobre 2025.

03 Voir Dominique Le Nen, Anatomie artistique pen-
dant la Haute Renaissance (thèse, 2022), consulté en 
Octobre 2025.

(Fig.13) Vesalius, Andreas, Belgique. « De humani coporis 
fabrica libri septem », 1555, dessin.

C'est au XVIIe siècle, que le classicisme04 
prolonge cette tradition de la perfection 
formelle. Dans les académies de peinture, 
le corps est codifié selon des règles cadré 
de composition et de proportion : il devient 
le support d’un idéal moral et esthétique. 

Les dessins et peinture de Nicolas Poussin, 
par exemple, reprennent à sa manière les 
canons de l’Antiquité tout en y ajoutant 
une rigueur intellectuelle propre à l’époque 
moderne. Le corps n’y est plus seulement 
mesuré : il est ordonné et mis au service 
d’une vérité universelle. 

Mais cette rigueur académique suscite, dès 
le XIXe siècle, des remises en question. Le 
romantisme brise la fixité du corps clas-
sique au profit de l’émotion et du mouve-
ment. Le réalisme, avec Courbet, ramène 
la chair à sa matérialité brute, tandis que 
l’impressionnisme puis l’expressionnisme 
défont progressivement la structure anato-
mique pour traduire le ressenti.

04 Le classicisme est un mouvement artistique et lit-
téraire du XVIIe siècle qui privilégie l’ordre, la clarté, la 
mesure et l’harmonie, s’inspirant des modèles antiques 
pour atteindre un idéal esthétique fondé sur la raison 
et la simplicité. Voir « Classicisme », (en ligne), consulté 
en octobre 2025.



29

1.1 ― Évolutions historiques des représentations picturales du corps

(Fig.14) Bayard, Hippolyte, France. « Autoportrait en noyé », 
octobre 1840, positif direct.

Ainsi, la « déconstruction progressive » des 
normes que j’analyse ne commence pas à 
l’époque contemporaine : elle s’amorce dès 
ces révolutions picturales du XIXe siècle, 
lorsque le peintre, le dessinateur, cesse de 
voir le corps comme un modèle universel 
et commence à le représenter comme une 
expérience subjective du monde.

Cette évolution annonce les bouleverse-
ments du XXe siècle, une période durant 
laquelle le corps devient un terrain d’ex-
périmentation plastique et idéologique : 
fragmentation cubiste, distorsion, illus-
tration surréaliste, déformation graphique 
ou encore abstraction du geste pictural. 
À travers ces transformations, le canon 
classique fondé sur la mesure, l’équilibre 
et l’harmonie se fragilise progressivement, 
ouvrant la voie à des formes corporelles 
multiple et disloquées. 

Plutôt que d’aboutir finalement à l’hybri-
dation, ces mutations amplifient et radi-
calisent un processus déjà présent dans 
l’histoire des images, poussant la logique 
hybride encore plus loin dans les représen-
tations contemporaines05.

Révolution technique : 
le corps face à la photographie

Au XIXe siècle, les révolutions techniques 
modifient profondément notre rapport à 
la représentation du corps. Bien que non 
picturale, l’invention de la photographie 
semble d’abord accomplir le rêve d’une 
reproduction fidèle du réel : elle capture la 
présence physique du corps avec une préci-
sion mécanique jamais atteinte auparavant. 
Cependant, ce réalisme technique, en ôtant 
à la main du dessinateur ou de l’affichiste, 
son monopole sur le visible, bouleverse la 
fonction même de l’art pictural. Face à ce 
nouvel outil, les créateurs oscillent entre 
fascination et résistance.

05 Caroline Trotot, L’Humanisme et la Renaissance : 
Anthologie, Flammarion, 2009.

Les impressionnistes cherchent à traduire 
ce que la photographie ne peut saisir : la 
vibration du monde visible, la lumière chan-
geante, la perception en mouvement. Chez 
Edgar Degas06, l’influence photographique 
se lit pourtant dans les cadrages décentrés 
et les attitudes prises sur le vif prouvent 
que la technique ne remplace pas le regard, 
mais le transforme. Rapidement, la pho-
tographie elle-même devient un champ 
d’expérimentation plastique.

Les dadaïstes et surréalistes s’en emparent 
pour en subvertir la prétendue objectivité. 
Les photomontages de Hannah Höch ou 
de Raoul Hausmann, faits de fragments 
découpés dans la presse, déconstruisent 
l’unité du corps en l’assemblant selon une 
logique hybride.

06 Voir « Edgar Degas photographe », Éditions de la 
Bibliothèque nationale de France, 1999.

(Fig.17) (Page 30) Bayer, Herbert, Autriche. 
« Humainement impossible », 1932, photographie.

(Fig.15) (Page 28) Sherman, Cindy, États-Unis. « Untitled 
#647 », 2023, photographie. ©Cindy Sherman.

(Fig.18) (Page 31) Woodman, Francesca, 
États-Unis. « Sans titre », photographie.

(Fig.16) (Page 29) Sherman, Cindy, États-Unis. 
« Untitled #649 », 2023, ©Cindy Sherman.

→

→

→

→











34

1.1 ― Évolutions historiques des représentations picturales du corps

Les rayographies de Man Ray (1920), réa-
lisées sans appareil photo, transforment 
les objets et les silhouettes en apparitions 
fantomatiques : le corps y devient alors 
une empreinte lumineuse, présence sans 
chair. Avec Herbert Bayer, le photomontage 
surréaliste (Humanly Impossible, 1932) frag-
mente le visage et le multiplie, exprimant 
l’instabilité identitaire propre à la moder-
nité01.

Ces manipulations inaugurent une pensée 
nouvelle de l’image du corps : celui-ci n’est 
plus seulement représenté, il est produit 
par la technique. L’appareil, le montage 
et le trucage deviennent des instruments 
de transformation symbolique. À par-
tir des années 1970, des artistes comme 
Cindy Sherman, Claude Cahun ou encore 
Francesca Woodman prolongent cette 
réflexion en se mettant elles-mêmes en 
scène. 

Par le déguisement, la retouche et la mise 
en scène photographique, elles interrogent 
la construction sociale du genre, la méta-
morphose identitaire et la tension entre-

01 John Pultz et Anne de Mondenard, «Le corps photo-
graphié», Paris, Éditions Flammarion, 2009.

corps réel et image projetée02. Le corps alors 
par l’outil de la photo devient un espace 
performatif, instable, où la technique agit 
comme un second crayon. Cette révolution 
du regard prépare directement les hybrida-
tions contemporaines.

Les nouvelles technologies numériques de 
l’époque, (la vidéo et la retouche notam-
ment) prolongent cette logique du corps 
recomposé, matérialisé, artificiel, en chair 
et en pixel, le corps représenté devient un 
terrain d’expérimentation technique où s’in-
ventent de nouvelles formes de présence.

Contemporanéité : 
corps indisciplinés 

Dans l’art contemporain, les représentations 
du corps se multiplient et se diversifient de 
manière toujours plus radicale. Il n’existe 
à ce moment, plus de norme dominante 
ni de canon unique imposé par un groupe 
particulier : le corps peut être réaliste, 
déformé, abstrait, fragmenté, numérisé 
ou recomposé. Il est désormais tout à la 
fois. Cependant, cette déconstruction des 
modèles traditionnels ne surgit pas sans 
antécédents : elle prolonge les recherches 
formelles et conceptuelles amorcées au 
XXe siècle.

Les cubistes (Picasso, Braque) avaient déjà 
brisé la continuité anatomique en mul-
tipliant les points de vue ; les futuristes 
(Boccioni, Severini) ont cherché à repré-
senter le mouvement et la vitesse à travers 
la forme corporelle ; les expressionnistes 
(Schiele, Kirchner) ont déformé la chair 
pour exprimer la subjectivité et la tension 
intérieure ; enfin, les surréalistes (Dalí, 
Bellmer, Magritte) ont fragmenté et hybridé 
le corps selon les logiques du rêve et de 
l’inconscient.

02 Voir Federica Muzarelli, « Femmes photographes, 
Émancipation et performance (1850-1940) », Mélusine, 
n°33, 2020.

(Fig.19) Höch, Hannah, Allemagne. « Sans titre », 1920, photomontage.



35

1.1 ― Évolutions historiques des représentations picturales du corps

Ces explorations ont toutes ouvert la voie à 
une façon de voir le corps comme un terrain 
instable, non plus mesuré ni idéalisé, mais 
traversé par des forces, des désirs et des 
imaginaires contradictoires. 

À l'heure actuelle, les créateurs de mon 
époque tels que Barthélémy Toguo, Miles 
Johnston, Tereza Lochmann ou encore Xilko 
Bernharda poursuivent cette dynamique 
en réinventant le corps à travers le dessin, 
le design graphique ou encore la peinture 
digitale. Leur travail ne marque pas une 
rupture totale, mais l’aboutissement d’un 
processus d’hybridation et de remise en 
question. 

Les frontières alors entre le corps réel et 
ses représentations deviennent alors floues 
: il ne s’agit plus d’un corps idéal ou anato-
miquement correct, mais d’une forme réin-
terprétée, subjective, portée par la vision 
singulière de chaque créateur. Le corps est 
ainsi représenté comme une surface d’ex-
pression plastique, une projection mentale03.

Hongmin Lee, illustrateur sud-coréen, crée 
des œuvres mettant en scène des corps 
humains aux proportions exagérées. Son 
travail me semble représentatif de ce que 
cette nouvelle génération de créateurs 
apporte aujourd’hui.

« Je crois que le corps 
humain est une assemblée 

de volontés, et j’essaie 
de l’exprimer à travers 

un amas de muscles 
tordus04. »

Au sein de ces choix multiples, une tension 
persiste toujours entre figuration et abs-
traction, entre le visible et le ressenti. Le 
corps apparaît tour à tour hyperréaliste ou 
spectral, morcelé ou recomposé selon de 
nouvelles logiques. Cette prolifération des 
modes de représentation remet en cause 
l’idée même d’un corps unifié et stable05. 

Mais cette liberté plastique n’est pas seu-
lement une affaire de forme : elle est aussi 
porteuse de sens. Représenter un corps 
ne revient pas simplement à figurer une 
anatomie ; c’est, plus profondément, une 
manière de rendre compte de notre rapport 
au monde. Les représentations étudiées 
précédemment s’inscrivent pleinement 
dans cette logique. Derrière la diversité 
des styles, ces images remplissent des 
fonctions précises, toujours liées à leur 
contexte : au-delà de leur apparence, les 
corps figurés véhiculent des significations 
symboliques, sociales, politiques ou éro-
tiques. 

La seconde partie de cette étude s’attachera 
donc à analyser ces fonctions plus en pro-
fondeur, afin de mieux comprendre ce que 
ces images révèlent des imaginaires et des 
valeurs propres à chaque époque.

05 Voir Paul Ardenne, « L'image corps : figures de l'humain 
dans l'art du XXe siècle », Paris, Éditions du Regard / 
Seuil, 2001. Consulté en Septembre 2025. p. 126.

03 Voir Marguerite Humeau, « Corpographies contem-
poraines : déconstruction et recomposition du corps à 
l’ère numérique », Revue d’Esthétique Contemporaine, 
vol. 15, 2019, p. 45–67.

04 Voir Hongmin Lee, interview dans Numéro art, « 
Hongmin Lee, peintre des tourments de l’âme et de la 
chair », consulté en août 2025.

(Fig.20) (page 34-35) Lee, Hongmin, Corée du 
Sud. « Cruel Soul of a Wolf », crayon.

(Fig.23) (Page 38-39) Lee, Hongmin, Corée du Sud. 
« Couverture pour HEY! Deluxe #3 », 2019, acrylique sur toile. 

(Fig.21) (page 36) Lee, Hongmin, Corée du Sud. 
« Grow wise », 2021, acrylique sur toile.

(Fig.22) (Page 37) Lee, Hongmin, Corée du Sud. 
« Untitled », 2016, technique mixte.

→

→

→

→















(1.2)

Fonctions des 
représentations 
picturales du

Corps



43

1.2 ― Fonctions des représentations picturales du corps

Fonctions multiples : 
le corps idéalisé

Depuis les origines de l’art pictural, la repré-
sentation du corps n’a jamais été neutre. 
Elle répond à des fonctions diverses selon 
les époques : religieuse, sociale, symbolique 
ou esthétique. Parmi elles, l’une des plus 
constantes est la fonction d’idéalisation.

Représenter le corps, c’est souvent cher-
cher à en dépasser la réalité pour exprimer 
un idéal de perfection, qu’il soit physique, 
moral ou spirituel. Cet idéal traduit les 
valeurs fondamentales d’une société : har-
monie et mesure dans l’Antiquité, beauté 
morale à la Renaissance, équilibre intel-
lectuel au classicisme. Le corps idéalisé 
n’est donc pas seulement un objet visuel : 
il constitue le miroir d’une vision du monde, 
une manière d’exprimer l’imaginaire collectif 
du bel humain01.

L’idéal grec : mesure et harmonie

C’est dans la période de l’antiquité grecque 
que cette fonction d’idéalisation trouve sa 
première formulation théorique. La beauté 
corporelle y incarne la perfection de l’ordre 
universel : la mesure du corps reflète celle 
du cosmos02. Le sculpteur Polyclète, dans 
son traité Le Canon, établit des rapports 
mathématiques entre les parties du corps 
pour en garantir la proportion idéale. Cette 
recherche d’harmonie ne vise pas à copier la 
nature, mais à révéler son principe d’ordre 
rationnel : l’unité entre la raison, la forme 
et la beauté. 

Les figures comme le Doryphore ou l’Apollon 
du Belvédère (bien que relevant de la disci-
pline de la sculpture) ne représentent pas 
des individus réels, mais des archétypes : 
le corps humain élevé à la dignité du divin, 
porteur d’une perfection intemporelle. 

01 Voir Armelle Blary, BnF « Le corps questionné par 
l’art »,  Bibliothèque nationale de France, août 2019, p. 2.

02 Voir 1.1―Évolutions historiques des représentations 
picturales du corps

Renaissance et classicisme : 
l’idéal humaniste

La Renaissance réactive cet idéal en l’ins-
crivant dans une perspective profondément 
humaniste03. Les créateurs ne se contentent 
plus d’imiter la nature : ils cherchent à en 
comprendre les lois pour mieux les recréer. 
Ce réalisme idéal devient une véritable célé-
bration de la puissance de l’esprit humain, 
capable de donner forme au monde. 

Selon la pensée humaniste, il ne s’agit plus 
d’« observer la création divine », mais de 
mettre en avant le rôle actif des capacités 
intellectuelles humaines dans l’élaboration 
de la réalité04.

03 Voir 1.1―Renaissance et classicisme : renaissance du 
corps idéal

04  Voir BnF « Le corps questionné par l’art »,  Bibliothèque 
nationale de France, août 2019, p. 2-5.

(Fig.24) Tory, Geoffroy, France. « Tableau des 
proportions du corps humain », Dessin.



44

1.2 ― Fonctions des représentations picturales du corps

Chez Léonard de Vinci, L’Homme de Vitruve 
illustre cette ambition : le corps humain, 
inscrit dans le cercle et le carré, devient 
une mesure universelle, symbole de la ratio-
nalité humaine et de son pouvoir d’orga-
nisation du monde. Chez Michel-Ange, le 
David incarne la synthèse entre puissance 
corporelle et idéal spirituel : la beauté du 
corps manifeste la noblesse de l’intelligence 
et de la volonté humaines.

Le corps idéalisé devient ainsi l’emblème de 
la centralité de l’homme dans le cosmos et 
de sa capacité à comprendre, voire à trans-
former, la nature par la connaissance.

Au XVIIe siècle, le classicisme prolonge cet 
idéal sous une forme plus normée. Les aca-
démies imposent alors des règles strictes 
de proportion, de symétrie et de décence, 
La norme de beauté corporelle devient le 
reflet d’un ordre à la fois moral et intellec-
tuel. Toutefois, cette période marque aussi 
l’essor des premières puissances com-
merciales européennes notamment les 
compagnies des Indes, qui favorisent le 
développement d’un genre pictural à forte 
dimension statutaire : le portrait. 

C'est donc dans les Flandres, durant l’âge 
d’or, que les peintres représentent mar-
chands, notables et élites urbaines, utili-
sant le corps et l’apparence comme signes 
visibles de prestige social. Le classicisme et 
le portrait d’apparat participent ainsi d’une 
même logique : celle d’un corps mis en 
scène pour incarner un ordre, une hiérarchie 
et une position dans le monde.

Vers la remise en question de l’idéal ?

Cet idéal du corps dit « parfait » n’est pas 
immuable. À partir du XIXe siècle, les créa-
teurs s’en détachent : Courbet revendique 
un corps réel, concret, non idéalisé ; les 
expressionnistes et les surréalistes défor-
ment la figure pour révéler l’intériorité. 
Ce basculement marque le passage d’une 
vision normative du corps à une approche 

(Fig.25) Leonardo da Vinci, Italie. « L’Homme de Vitruve », 
vers 1490, encre et lavis sur papier.

(Fig.26) Courbet, Gustave, France. « Lutteurs », 1853, huile sur toile.

plus subjective et existentielle. Néanmoins, 
l’idéalisation ne disparaît pas, : elle se 
reconfigure. Les corps numériques, aug-
mentés ou lissés de l’art contemporain 
prolongent cette quête de perfection, non 
plus selon les critères de la géométrie ou 
du canon, mais selon ceux de la technologie 
et de l’imaginaire. 



45

1.2 ― Fonctions des représentations picturales du corps

La fonction d’idéalisation du corps traverse 
toute l’histoire de l’art, depuis la perfection 
mesurée des Grecs jusqu’à la beauté spiri-
tuelle de la Renaissance, puis à la recherche 
contemporaine d’un idéal réinventé. À tra-
vers elle, se dessine une idée constante : le 
corps n’est jamais un simple reflet du réel, 
mais toujours une projection de l’homme 
sur le monde01.

Fonction transcendante : 
un corps mis en scène dans 
les rituels

Certaines représentations préhistoriques, 
notamment les Vénus ou les scènes de 
rituels peintes sur les parois pariétales, 
témoignent déjà d’un usage symbolique du 
corps comme médiation entre le visible et 
l’invisible. 

Mais c’est véritablement au Moyen Âge que 
cette fonction transcendante se manifeste 
avec le plus de force et de cohérence. Le 
corps devient à ce moment, un instrument 
spirituel, mis en scène dans des rituels 
religieux et politiques destinés à rappeler 
l’ordre du monde et la condition de l’homme 
face au divin02.

Le corps dominé : une enveloppe dont il 
faut se libérer ?

Dans l’art médiéval, le corps n’est plus célé-
bré comme le lieu de la beauté ou de la 
raison humaine, mais perçu comme une 
enveloppe imparfaite, soumise à la souf-
france, au péché et à la mort. Il devient 
alors l’objet d’une volonté spirituelle cher-
chant à le dominer ou à le purifier. Cette 
conception découle d’une vision chrétienne 
du monde selon laquelle le salut ne peut 
être atteint qu’en surmontant la matérialité 
du corps. 

01 Voir le musée d'art moderne et d'art contemporain de 
Nice, « Le corps dans l'art », dossier pédagogique, 2020, 
consulté en Novembre 2025.

02 Voir 1.1 - Préhistoire : corps amplifiés.

« Le corps, influencé 
par cette même vision 
chrétienne, est alors 

souvent considéré comme 
un obstacle spirituel, une 
source de tentation et de 
péché. La beauté physique 

importe moins que la 
beauté intérieure, celle 

de l’âme purifiée et 
tournée vers Dieu.03 » 

Ainsi, les représentations visuelles du corps  
ne cherchent pas véritablement à resti-
tuer une anatomie exacte, mais à styliser la 
figure humaine afin d’en exprimer la signifi-
cation religieuse. Les silhouettes sont allon-
gées, les gestes hiératiques, les visages 
figés dans une expression de recueillement 
ou de douleur. 

Le corps est soumis à un système iconogra-
phique codifié, où la proportion, la couleur 
et la posture obéissent à une hiérarchie spi-
rituelle plutôt qu’à un réalisme anatomique. 
Un Christ en majesté n’est pas grand parce 
qu’il est corpulent, mais parce qu’il est divin 
; un saint martyrisé ne montre pas sa souf-
france pour émouvoir, mais pour manifester 
la rédemption par la chair04.

03 Voir Oscar Fuentes, « Conception du corps et repré-
sentation de soi dans l’art paléolithique », confé-
rence donnée au Musée d’Archéologie nationale, le 14 
novembre 2020.

04  Voir Jean Wirth, « L'image du corps au Moyen Âge », 
Micrologus’ library, n°56, 2013, p. 36-37.



46

1.2 ― Fonctions des représentations picturales du corps

Rituels et transcendance : la mise en scène 
du corps

Cette spiritualisation du corps est indisso-
ciable des rituels religieux et sociaux du 
Moyen Âge. Qu’il s’agisse des processions, 
des scènes de crucifixion, des représenta-
tions du martyre ou des cérémonies funé-
raires, le corps devient un médium rituel, 
un support visuel de la foi. Il ne s’agit pas 
d’un corps célébré, mais d’un corps offert, 
soumis, mis à l’épreuve dans l’imaginaire 
collectif. 

Dans le cadre des fresques byzantines, les 
enluminures carolingiennes ou les vitraux 
gothiques, les corps sacrés incarnent une 
transcendance qui ne s’exprime pas par la 
glorification de la chair, mais par sa sou-
mission à un idéal spirituel. L’image reli-
gieuse agit alors comme le prolongement 
du rituel : elle oriente le regard vers l’au-
delà en détachant la représentation du réel 
terrestre.

Ce « corps spirituel » n’est donc pas un 
corps célébré, mais un corps expurgé, un 
lieu où la souffrance devient une voie d’élé-
vation. Les stigmates du Christ, les plaies 
des martyrs ou les postures de pénitence 
rappellent la fonction sacrificielle du corps 
dans la quête du salut. Le corps n’est plus 
une fin esthétique : il devient l’instrument 
d’une expérience transcendante, une chair 
traversée par le divin.

En somme, la fonction transcendante du 
corps dans l’art médiéval repose sur une 
tension paradoxale : le corps visible y sert 
à nier le corps charnel. Sa représentation 
ne vise pas à exalter la chair, mais à la dis-
cipliner, la purifier ou la dépasser. 

L’image religieuse devient une forme de 
rituel visuel : elle guide l’esprit du specta-
teur vers la contemplation du sacré à tra-
vers la souffrance et la foi. Cette conception 
du corps comme médiation entre l’humain 
et le divin s’oppose radicalement à la fonc-
tion d’idéalisation propre à la Renaissance, 
néanmoins elle participe, elle aussi, d’une 
même volonté de transcender la condition 
humaine01.

01 Voir Christian Heck, « L'image du corps dans l'art du 
Moyen Âge », Perspective, 2014, p. 10-37.

(Fig.28) (Page 46-47) Kalmakoff, Nikolai, Russie. « Satan », 1923, gravure.

(Fig.27) Inconnu, France. « Médaillon, fragment de 
baie », vers 1260, vitrail en plomb et verre.

→

→





→





50

1.2 ― Fonctions des représentations picturales du corps

Fonction critique : 
le corps idéologique

À l’époque moderne puis contemporaine, la 
représentation du corps dans l’art pictural 
ne se limite pas à un idéal esthétique ou à 
une quête spirituelle. Elle devient un outil 
de questionnement social, politique et phi-
losophique, un moyen de mettre en lumière 
les tensions et les contradictions d’une 
époque. Le corps n’est plus seulement sujet 
ou objet : il devient matière critique, support 
de réflexion sur la condition humaine et sur 
les systèmes de pouvoir qui la régissent. 
Autrement dit, le corps représenté devient 
idéologique, non pas parce qu’il propage 
un message figé, mais parce qu’il expose 
visuellement les valeurs, les normes et les 
conflits d’une société donnée01.

Le corps politique : résistance, oppression 
et pouvoir

Dès le début du XIXe siècle, certains artistes 
emploient la représentation du corps 
humains comme vecteur de dénonciation 
politique. Les estampes de Francisco Goya, 
notamment celles de la série Los Desastres 
de la Guerra, montrent des corps meurtris, 
pendus ou suppliciés : la chair y devient 
le lieu même de la violence historique, 
un témoignage direct des horreurs de la 
guerre. 

Ces images, bien plus que de simples repré-
sentations de la souffrance, constituent 
de véritables actes de résistance visuelle, 
dénonçant la barbarie humaine et les abus 
du pouvoir. Au XXe siècle, Pablo Picasso, 
avec le fameux Guernica, radicalise cette 
fonction : les corps fragmentés et hur-
lants traduisent la destruction et la terreur 
de la guerre moderne. Le corps politique 
devient ici un cri pictural, une métaphore 
d’un monde disloqué.
 

01 Voir Paul Ardenne, L'image corps : figures de l'humain 
dans l'art du XXe siècle, Paris, Éditions du Regard / Seuil, 
2001. Consulté en Septembre 2025. p. 18-23.

De même, chez Frida Kahlo, le corps blessé 
et souffrant s’investit d’une dimension à la 
fois politique et féministe : elle se peint 
mutilée, ouverte, transpercée, mais toujours 
debout, figure d’un corps résilient face à la 
douleur et à l’oppression patriarcale.

(Fig.29) Goya, Francisco, Espagne. « Les Désastres 
de la guerre, no 37 : Esto es peor », gravure.

(Fig.30) Picasso, Pablo, Espagne. « Guernica », 1937, huile sur toile.



51

1.2 ― Fonctions des représentations picturales du corps

(Fig.31) Caillebotte, Gustave, France. 
« Les Raboteurs de parquet », 1875, huile sur toile.

Le corps social : normes, genre 
et représentations

Sur le plan social, le corps devient le 
miroir critique des valeurs collectives. Les 
artistes questionnent alors sa place dans 
les espaces publics et privés, au sein de la 
société industrielle et urbaine. Le peintre 
et dessinateur Gustave Caillebotte, par 
exemple, représente, dans Les Raboteurs 
de parquet  et Homme au bain, des figures 
masculines anonymes, ordinaires, absor-
bées dans des gestes quotidiens. 

Ces corps, à la fois intimes et laborieux, 
remettent en question les représentations 
héroïques de la virilité. Ils révèlent la vul-
nérabilité du corps masculin moderne, pris 
entre la sphère domestique et les exigences 
du travail, constituant ainsi un contrepoint 
silencieux face à la domination des corps 
féminins idéalisés dans la peinture du XIXe 
siècle02.

Au XXe siècle, cette réflexion s’élargit à la 
critique des stéréotypes de genre. Des créa-
trices telles que ORLAN ou Cindy Sherman 
utilisent leur propre corps comme support 
plan, de performance et de transformation. 
En se déguisant, en se maquillant ou en 

02 Voir « Les Raboteurs de parquet de Caillebotte : 
critique sociale ! » (Repex.fr), Consulté en Octobre 2025.

se photographiant sous des identités mul-
tiples, elles déconstruisent les modèles 
sociaux du féminin et du masculin. Le corps 
devient alors un espace de résistance et de 
réinvention identitaire, un outil critique per-
mettant de révéler l’artificialité des normes 
imposées par la culture et par le regard.

Le corps métaphysique : mémoire, fragilité 
et condition humaine

Au-delà de la dimension sociale et politique, 
le corps pictural interroge aussi la condi-
tion humaine dans sa fragilité. Les artistes 
modernes et contemporains explorent la 
chair comme lieu de mémoire et de dis-
parition. Chez les illustrations et Drawing 
show de Kim-Jung Gi, le corps est déformé, 
dissous, pris dans un mouvement de ten-
sion entre vie et effacement : il exprime une 
angoisse existentielle face à la violence du 
monde et à l’absurdité de l’existence. 

Dans un autre registre, Shinohara Tamotsu, 
produit des design de personnages d’ani-
mation et de bande dessinée japonaise 
avec des corps massifs, charnels, presque 
monstrueux, pour confronter le spectateur à 
la réalité brute de la chair et à la matérialité 
du vivant. Ces représentations questionnent 
ce qu’il reste d’humain quand l’image du 
corps cesse d’être idéalisée ou codifiée03.

03  Voir Paul Ardenne, L'image corps : figures de l'humain 
dans l'art du XXe siècle, Paris, Éditions du Regard / Seuil, 
2001. Consulté en Septembre 2025. p. 110-112.

(Fig.35) (Page 53-54) Shinohara, Tamotsu, Japon.
 « Homurakogi », 2010, design pour Samurai Sentai Shinkenger.

(Fig.34) (Page 52) Kim, Jung Gi, Corée du Sud. 
« Fables », 2020, encre de Chine.

(Fig.33) (Page 51) Cahun, Claude, France. 
« I Am in Training Don’t Kiss Me », 1927, photographie.

(Fig.32) (Page 50) 
Man Ray, États-Unis. « Composition », 1969, eau-forte.

→

→

→

→















58

1.2 ― Fonctions des représentations picturales du corps

Le corps comme réceptacle idéologique

Aujourd’hui, dans la peinture, le dessin ou 
bien le design graphique, le corps devient 
un réceptacle d’idées : il absorbe, trans-
forme et renvoie fortement les forces poli-
tiques, médiatiques et technologiques qui 
le traversent. Il peut être fragmenté, recom-
posé, numérisé ou bien performé, mais il 
reste toujours porteur de valeurs sociales 
de normes de beauté, ou encore de contrôle 
des apparences.

Les créateurs contemporains utilisent cette 
malléabilité pour interroger nos perceptions 
et notre rapport à la vérité du corps. Chez 
Sam Madhu, créatrice d'art numérique, les 
créatures hybrides explorent les dérives 
bioéthiques et technologiques de notre 
époque. Ainsi, le corps idéologique agit 
comme un miroir critique de la société : il 
reflète ses désirs, ses excès, ses tabous et 
ses contradictions. Il met en scène non plus 
un idéal de beauté ou de transcendance, 
mais plutôt la conscience des forces qui 
nous façonnent. 

La fonction critique du corps pictural révèle 
la puissance de l’image comme instrument 
de pensée. Qu’il s’agisse de dénoncer la vio-
lence du pouvoir, de déconstruire les iden-
tités sociales ou d’interroger la condition 
humaine, le corps devient un langage poli-
tique et symbolique. Sujet, objet et matière 
à la fois, il condense les problématiques 
sociales, idéologiques et métaphysiques de 
l’art moderne et contemporain01.

01   Voir BnF « Le corps questionné par l’art »,  Bibliothèque 
nationale de France, août 2019, p. 2-5.

Fonction transgressive et expéri-
mentale : le corps en mutation

Représenter le corps ne se limite plus à 
interroger ou critiquer la société : cela peut 
également constituer un acte de transgres-
sion. Transgresser, c’est briser les conven-
tions établies, mais aussi expérimenter de 
nouvelles formes de perception, de matière 
et de sens.

Dans l’art pictural, cette fonction se pré-
sente comme le prolongement des dimen-
sions idéologiques et existentielles du corps 
: elle en repousse les limites physiques, 
morales et symboliques. Le corps cesse 
alors d’être un simple objet de contempla-
tion ou d’analyse pour devenir un espace 
d’expérience, un véritable laboratoire de 
transformation de l’humain.

Briser les canons : le corps contre 
l’harmonie

Pendant des siècles, la représentation du 
corps a été soumise à des règles strictes 
de beauté et de mesure. Si j’aborde princi-
palement la période moderne et contempo-
raine, c’est parce que ces artistes opèrent 
une rupture explicite avec ces normes, en 
faisant de la mutation corporelle non seu-
lement un thème, mais un véritable mode 
opératoire. 

Bien que des formes de transformation 
aient existé auparavant, elles restaient 
généralement encadrées par les conven-
tions esthétiques ou mythologiques ; la 
modernité, au contraire, revendique la dis-
torsion comme geste critique et expéri-
mental02.

02 Voir Paul Ardenne, L'image corps : figures de l'humain 
dans l'art du XXe siècle, Paris, Éditions du Regard / Seuil, 
2001. Consulté en Septembre 2025. p. 30-35.



59

1.2 ― Fonctions des représentations picturales du corps

(Fig.36) Bacon, Francis, Royaume-Uni. « Three Figures at the Base 
of a Crucifixion », 1944, huile sur toile.

Francis Bacon déconstruit ainsi le corps 
classique pour en faire une masse orga-
nique en mouvement, traversée par la dou-
leur et le cri. Ses figures déformées, comme 
dans Three Studies for Figures at the Base 
of a Crucifixion, traduisent la violence psy-
chique et physique de la condition humaine. 

Chez Francis Bacon, le fait de transgresser 
consiste à révéler l’inhumanité du corps 
humain, à exposer ce que la tradition cher-
chait à supprimer ou idéaliser : la souf-
france, la chair, la peur.

De manière plus sensorielle, Akira Beard 
peint des corps nus marqués par le poids, 
les plis et la fatigue. Ses toiles refusent tout 
idéal : la chair y devient matière picturale 
brute, presque inconfortable à regarder. Ces 
artistes renversent les valeurs esthétiques 
héritées de la Renaissance et du classi-
cisme : le corps n’est plus le lieu du beau, 
mais celui du vrai et du vécu.

Le corps expérimenté : hybridations 
et métamorphoses

La transgression ne concerne pas seu-
lement la forme du corps, mais aussi sa 
nature même. Les illustrateurs contem-
porains en font un véritable terrain d’ex-
périmentation plastique, où se brouillent 
les frontières entre humain, animal, végé-
tal et machine. Les peintures digitale de 
Dodleyz par exemple, mêlent chair humaine 
et biotechnologie : ses créatures hybrides, à 
mi-chemin entre l’enfant et l’animal, inter-
rogent la dérive de la science et la fragilité 
de notre rapport au vivant. Le corps devient 
ici un espace d’empathie et de malaise, à la 
fois familier et monstrueux.

Enfin, les expérimentations numériques 
prolongent cette mutation du corps. Des 
créateurs tels que Stelarc ou Lee Griggs 
créent des corps augmentés ou entière-
ment simulés par logiciel 3D, remettant 
en cause la frontière entre organisme et 
technologie. Dans ce contexte, la transgres-
sion prend la forme d’une expérimentation 
conceptuelle : le corps n’est plus seulement 
représenté, il est modélisé, transformé et 
projeté dans des univers hybrides. Cette 
question de l’hybridation numérique et de 
la manière dont elle rend l’humain moins 
immédiatement identifiable sera dévelop-
pée plus en détail dans la seconde partie 
de cette étude.

(Fig.37) (Page 58) Griggs, Lee, Royaume-Uni. 
« Série Déformations », art numérique 3D.

(Fig.39) (Page 60) Ōtomo, Katsuhiro, Japon
« Akira », 1991, technique mixte.

(Fig.41) (Page 62) Itō, Junji, Japon 
« Uzumaki, chapitre 5 », encre.

(Fig.38) (Page 59) Madhu, Sam, Inde. « Flames Licking 
the Firewood », 2023, art numérique 3D.

(Fig.40) (Page 61) Kraijer, Juul, Pays-Bas. 
« Untitled », 2006-2008, fusain sur papier.

(Fig.42) (Page 63) Maher, Alice, Irlande 
« Ariadne II », 2024, fusain.

→

→

→

→

→

→















66

1.2 ― Fonctions des représentations picturales du corps

Le corps comme champ d’exploration 
sensorielle et symbolique

La fonction transgressive ne se réduit pas à 
la provocation : elle exprime aussi la volonté 
d’élargir la perception du corps. Chez Joshi, 
Hanna Lee, la peinture devient un moyen 
d’habiter complétement la chair : les corps 
qu’il peint sont massifs, déformés, mais 
puissants, peints à l’échelle monumen-
tale. Elle réhabilite la matière corporelle 
dans toute sa densité, contre les standards 
contemporains de minceur et de pureté. Ses 
illustrations digitales montrent régulière-
ment un corps féminin replié sur lui-même, 
vulnérable mais imposant, qui confronte le 
spectateur à son propre regard01.

De même, Egon Schiele, au début du XXe 

siècle, explore un érotisme nerveux et trou-
blant : les corps qu’il trace sont tordus, 
maigres, presque maladifs, mais traversés 
d’une intensité vitale. Chez lui, la transgres-
sion n’est pas morale mais expressive : elle 
expose la nudité psychique du sujet02.

Ainsi, la fonction transgressive et expéri-
mentale fait du corps un véritable champ 
d’expérimentation plastique et philoso-
phique. La peinture, le dessin ou l’IA géné-
rative deviennent des laboratoires où se 
rejouent les tensions entre chair et esprit, 
nature et culture, réel et virtuel. Le corps 
fusionne parfois avec la nature, parfois avec 
la machine.

01 Voir Éditions du Regard, "L'image corps", consulté en 
novembre 2025.

02 Voir le Blog Artsper, "Egon Schiele : Obsession et 
Expressivité du corps". Consulté en novembre 2025.

Chaque œuvre, chaque production brouille 
les frontières du représentable pour propo-
ser une redéfinition : un corps recomposé, 
transgressif, porteur de possibles encore 
inédits. Nous savons désormais que les 
représentations du corps ont longtemps 
reposé sur l’harmonie, la beauté idéale et 
la conformité à des canons précis. 

Or, les démarches transgressives et expéri-
mentales rompent avec ces héritages pour 
ouvrir le champ de la picturalité à l’insta-
bilité, à l’hybridation et à l’invention for-
melle. Le corps pictural devient le lieu d’une 
recherche ouverte, où se redéfinissent sans 
cesse les limites du visible, du vivant et du 
pensable.

Cependant, dès le départ, à côté de ses 
multiples manières de se représenter, un 
point commun existe et demeure particuliè-
rement actuel à l’heure où ce mémoire est 
rédigé : celui de l’hybridation. Représenter 
un corps hybridé picturalement accom-
pagne l’histoire de l’art depuis ses origines, 
comme nous l’avons constaté. Ce corps 
transformé devient alors un moyen de créer 
de nouvelles réalités. Il permet d’expri-
mer des expériences ou des sensations 
qu’un corps « réel » ne pourrait pas toujours 
dire. En l’hybridant avec la technologie, la 
nature, le divin ou en le représentant sous 
des formes non conventionnelles, l’humain 
explore de nouvelles manières d’exister et 
de percevoir le monde03.

03 Voir Jessica Ragazzini, « Corps en transition : une 
réflexion sur l’histoire des représentations des corps 
hybrides, atypiques et mutés », Calenda, 2022. Consulté 
en Novembre 2025.

(Fig.45) (Page 67) Joshi, Hanna Lee, Corée du Sud. 
« Qi », 2022, gouache et crayon de couleur sur papier.

(Fig.44) (Page 66) Lee Joshi, Hannah, Corée du Sud. 
« Wheel of Desire », 2021, gouache et crayon de couleur sur papier.

(Fig.43) (Page 65) Schiele, Egon, Autriche. « L’Étreinte 
(Couple d’amoureux II) », 1917, huile sur toile.

→

→

→









(Partie 2)

L'imaginaire
hybride : 
représentations, 
moteurs,

Enjeux



(2.1)

Hybridation
& transgression
du corps 
dans l'art

Pictural



72

2.1 ― Hybridation et transgression du corps dans l'art pictural

Avant l’écriture de ce mémoire, la dernière 
fois que j’ai pu entendre ce terme remonte 
à la découverte des résultats d’une admis-
sion dans une école de design graphique. 
Placé en liste d’attente, j’avais alors été 
qualifié de profil « hybride », car j’avais 
présenté un travail combinant à la fois le 
graphisme et le dessin. 

Si l’on s’intéresse de plus près à « hybride 
», on constate qu’il provient du latin ibrida, 
signifiant « de sang mêlé ». Pour les 
Romains, ibrida désignait le sang mêlé du 
sanglier et de la truie01. Le terme est attesté 
en français dès 1596, avec un h, et désigne 
le fait de provenir de deux espèces. Le 
mulet est, par exemple, un hybride issu de 
l’âne et de la jument. Il en va de même pour 
les végétaux, où l’on constate que l’hybride 
est souvent plus résistant, cumulant les 
qualités des deux espèces parentales. 

C’est au XIXe siècle que le mot hybride a pris 
le sens plus courant d’un mélange de deux 
éléments de nature02. Ici, nous utiliserons ce 
terme pour décrire la manière dont le corps, 
loin d’être représenté dans son intégrité 
stable, a été transformé, fusionné, frag-
menté, étendu ou altéré au fil des siècles. 

Des chimères antiques aux expérimenta-
tions contemporaines, nous analyserons 
comment cette hybridation visuelle agit à 
la fois comme révélateur des imaginaires 
collectifs et comme stratégie de remise en 
cause des normes corporelles, culturelles 
ou spirituelles dans le domaine de l’art 
pictural.

01 Voir CNRS, Lexiques, Dictionnaires informatiques, 
entrée « Hybride » (adjectif).

02 Voir Jean Pruvost, professeur émérite de lexicologie et 
de lexicographie à l’Université de Cergy-Pontoise, ancien 
directeur du laboratoire du CNRS Lexiques, Dictionnaires 
informatiques, podcast « France Bleu : ici, le média de la 
vie locale », diffusé le vendredi 21 mai 2021 et consulté 
en Octobre 2025.

L’hybridation, une constante 
historique

L’hybridation du corps dans l’art pictural 
est aussi ancienne que sa représentation 
elle-même : figures mi-humaines, mi-ani-
males (divinités égyptiennes, chimères 
grecques), fragmentations cubistes, pro-
thèses contemporaines… Autrement dit, 
l’hybridation du corps dans l’art pictural 
n’est pas une invention contemporaine, 
mais traverse l’histoire de l’humanité. Dès 
les premières fresques d’Afrique australe, 
des figures mi-humaines, mi-animales 
témoignent de la fascination qu’exercent 
les métamorphoses corporelles sur l’ima-
ginaire humain.

L’hybridation est également étroitement 
liée à un sentiment de méfiance et de 
contre-nature : elle est souvent associée à 
une forme de soupçon, voire à une condam-
nation d’ordre idéologique, car elle semble 
contrevenir à l’ordre « naturel » des choses03. 
Cependant, les divinités égyptiennes à 
têtes animales, les chimères grecques ou 
les créatures amérindiennes illustrent un 
constat essentiel : pour de nombreuses 
cultures, l’hybride n’est pas une mauvaise 
chose ou quelque chose de contre-nature, 
mais une norme symbolique. 

Le corps transformé, recomposé ou ampli-
fié est pour ce type de civilisations le lieu 
où s’inscrivent des valeurs religieuses, des 
récits mythologiques et des représentations 
du pouvoir04.

03 Voir Guillaume Jan, « Fabuleux delta de l’Okavango », 
GEO, n°550, décembre 2024.

04 Voir France Inter, « Égypte antique : quand les animaux 
étaient vénérés comme des dieux », août 2022.

(Fig.46) (Page 71) Pénot, Albert Joseph, France 
« La Femme Chauve-Souris », vers 1890, huile sur toile.

(Fig.47) (Page 72)  Kim, Kyoung Hwan, Corée du Sud. « Fille aux bou-
lettes de viande mangeant des pâtes », illustration digitale, 2025.

→

→







75

2.1 ― Hybridation et transgression du corps dans l'art pictural

Des formes variées selon les 
contextes

Je pense qu'Il est d’abord important de sou-
ligner que toutes les hybridations picturales 
ne sont pas forcément transgressives. Chez 
les Égyptiens ou les Grecs, les créatures 
hybrides (divinités animales, centaures, 
sphinx) étaient des normes symboliques, 
non des ruptures. L’hybridation peut donc 
être à la fois normative et transgressive. 

Cette hybridation devient alors transgres-
sive quand elle remet en question l’idée 
que le corps humain est intact. Des créa-
tures comme le centaure, la sirène ou le 
sphinx dépassent les limites naturelles et 
mélangent les catégories entre l’humain, 
l’animal et le divin01. 

Dans ces images, le corps ne se contente 
pas de représenter une beauté idéale ou de 
reproduire fidèlement la réalité. Il devient 
un lieu où l’on incarne le surnaturel, le fan-
tastique et le divin02.

01 Voir Dossier de presse « Le corps hybride – Corpus ». 
Consulté en Novembre 2025.

02 Voir BnF « Le corps questionné par l’art »,  Bibliothèque 
nationale de France, août 2019, p.7.

Aujourd’hui, l’hybridation prend une dimen-
sion à la fois technologique et spéculative. 
Prothèses, greffes, figures transhumanistes 
et surtout IA générative s’inscrivent dans la 
continuité d’un imaginaire ancien tout en 
l’actualisant à l’ère numérique.

À présent, les artistes et designers ne se 
contentent plus de représenter la fusion 
entre humain et animal : ils interrogent la 
relation entre organisme et machine, entre 
identité et altérité. Dans les affiches et 
illustrations contemporaines, l’hybridation 
picturale brouille la frontière entre réel et 
virtuel et met en lumière les mutations 
de ces enjeux, qu’elles soient techniques, 
éthiques, politiques ou sociales.

L’hybridation du corps dans l’art pictural 
apparaît à la fois comme une continuité 
historique et une rupture conceptuelle, 
toujours présente aux côtés des représen-
tations normées. Elle exprime constamment 
une volonté de dépasser les limites du 
corps réel, mais les significations qu’elle 
porte évoluent : sacrées hier, elles sont bien 
plus critiques aujourd’hui03.

03 Nanta Novello Paglianti, « Corps contemporains : évo-
lutions numériques et esthétiques », 2018. Consulté en 
Novembre 2025.

(Fig.48) Dulac, Edmund, Royaume-Uni « Jason et Hiron », peinture.

(Fig.52) (Page 77) Johnston, Miles, 
Royaume-Uni « Melancholiasquare », graphite.

(Fig.50) (Page 75) Anttonen Jari, Finlande. 
« Be-All, End-All », 2025, IA générative.

(Fig.51) (Page 76) Toguo, Barthélémy, Cameroun 
« Hidden Face V », 2013, aquarelle sur papier.

(Fig.49) (Page 74) Anttonen Jari, Finlande. 
« Whole Lotta Hate », 2025, IA générative.

→

→

→

→











(2.2)

L'imaginaire
humain :
Source des
représentations

Hybride ?



81

2.2 ― L’imaginaire humain : source des représentations hybrides ?

La section précédente a démontré que l’hy-
bridation traverse l’histoire de l’art pictural 
sous différentes formes : mythologique, 
psychologique et technologique. Mais d’où 
proviennent ces représentations hybrides ? 
Quelle est la véritable source de ces images 
qui défient les frontières du réel et mêlent 
des éléments hétérogènes pour créer de 
nouvelles figures ? 

Ce chapitre examinera l’imaginaire humain 
comme origine fondamentale des repré-
sentations hybrides, en explorant les 
mécanismes psychiques et culturels qui 
permettent leur émergence.

L’imagination : une faculté 
créatrice

L’imagination constitue la faculté men-
tale permettant de créer des images, des 
concepts ou des scénarios qui ne sont pas 
nécessairement liés à la réalité matérielle. 
Elle se distingue de la simple reproduction 
du réel. Selon le philosophe André Lalande, 
l’imagination se décline en deux modes : 
l’imagination reproductrice, qui forme des 
images à partir du souvenir, et l’imagination 
créatrice, qui associe des images pour pro-
duire quelque chose de nouveau01. 

C’est précisément cette imagination créa-
trice qui permet aux créateurs du monde 
entier de concevoir des corps hybrides. En 
associant des éléments différents (humain 
et animal, organique et mécanique, tan-
gible et spirituel), l’imagination dépasse les 
contraintes du réel pour engendrer de nou-
velles formes. Cette capacité imaginative 
ne surgit pas du néant : elle s’ancre dans 
l’expérience vécue des créateurs visuels. 

01 André Lalande, Vocabulaire technique et critique de la 
philosophie, Paris, Presses universitaires de France, 1991 
(1re éd. 1926), p. 167.

Vygotsky02, soutient que l’imagination recèle 
davantage de puissance créatrice à l’âge 
adulte, car toute création s’inscrit dans le 
réel et s’appuie sur l’expérience accumulée 
par l’individu. Plus un individu a vécu d’ex-
périences, plus il dispose de matériaux pour 
construire et créer.

02 « Le développement de l'imagination selon Piaget et 
Vygotsky », Revue des sciences de l'éducation, vol. 33, 
n° 1, 2007, p. 159-180.

(Fig.53) Grey, Alex, États-Unis, « Painting », 2014, huile sur lin.



82

2.2 ― L’imaginaire humain : source des représentations hybrides ?

L'inconscient et les archétypes 
collectifs

Au-delà de l'expérience personnelle, l’ima-
ginaire puise également dans des sources 
plus profondes et universelles. La psycha-
nalyse01 a révélé l'existence d'un inconscient 
qui influence profondément la création 
artistique. Pour Freud, l'art permet aux pul-
sions les plus intenses de se réaliser en 
un objet placé plus haut sur l'échelle des 
valeurs sociales un processus qu'il nomme 
« sublimation ». 

01 La psychanalyse est une discipline fondée par Sigmund 
Freud, définie comme une méthode d’investigation des 
processus mentaux inconscients, une forme de trai-
tement des troubles névrotiques, et un ensemble de 
conceptions psychologiques. Elle repose sur l’idée du 
déterminisme psychique, selon laquelle les actes ou 
pensées ont un sens caché accessible par l’exploration 
de l’inconscient.

Carl Gustav Jung approfondit cette analyse 
en introduisant le concept d'archétype02, 
Défini comme une « forme de représenta-
tion donnée a priori », l’archétype renferme 
un thème universel structurant la psyché, 
commun à toutes les cultures, mais figuré 
sous des formes symboliques diverses. 

Les archétypes appartiennent à ce que Jung 
nomme l’inconscient collectif, un substrat 
psychique partagé par l’humanité et indé-
pendant de l’expérience individuelle. Ces 
archétypes se manifestent particulièrement 
dans les figures hybrides. Le centaure, la 
sirène ou le sphinx : toutes ces créatures 
mythologiques correspondent à des arché-

02 « Archétype (psychologie analytique) », Wikipédia, 30 
avril 2006, Consulté en Novembre 2025.

« C’est l’imagination 
qui est souveraine 
et dirigeante de 
l’activité artistique,       
l’amenant à ses 
fins particulières, 
la marquant de ses 

qualités. » Paul Souriau —

05 Voir Paul Souriau, Philosophe français «  L’imagination 
de l’artiste », Critique littéraire, 31 décembre 2013. 
Consulté en Novembre 2025.



83

2.2 ― L’imaginaire humain : source des représentations hybrides ?

types qui traversent les cultures et l'his-
toire. Selon Jung, le rêve et la production 
artistique découlent de la mythologie, et ce 
sont les archétypes qui orientent toute acti-
vité imaginaire vers des voies déterminées.

De l'expérience vécue à la 
projection imaginaire

L’imaginaire hybride03 qui alimente des pro-
ductions graphiques et artistiques naîtrait 
donc de la rencontre de plusieurs strates 
: l’expérience personnelle du créateur, les 
processus inconscients individuels et les 
archétypes universels. Cette convergence 
permet la création de formes inédites qui, 
tout en étant nouvelles, résonnent avec 
des structures mentales profondes. Le fan-
tasme, en tant que scénario psychique 
exprimant un désir, joue également un rôle 
dans la conception des corps hybrides. 

03 Par imaginaire hybride, j’entends ici un ensemble de 
représentations mentales et symboliques qui naissent 
du mélange d’éléments hétérogènes (humains, animaux, 
mécaniques, spirituels ou numériques) et qui matéria-
lisent visuellement la complexité du rapport de l’homme 
au monde. Cet imaginaire procède d’une hybridation des 
formes et des idées : il puise à la fois dans l’inconscient 
collectif, les mythologies anciennes et les technologies 
contemporaines pour engendrer des figures nouvelles, 
transgressives et métamorphiques.

(Fig.54) Reims, Cécile, France, « Métamorphoses d’Ovide », 1959, burin.

Il ne s’agit donc pas d’une fantaisie gra-
tuite, mais d’une projection permettant de 
transformer des pulsions ou des angoisses 
en images acceptables. Le corps hybride 
devient alors un réceptacle où peuvent 
s’exprimer des désirs de transformation, 
des craintes liées à l’altérité ou des aspira-
tions à dépasser les limites de la condition 
humaine04.

L’imaginaire hybride comme 
processus créatif

En définitive, l’imaginaire humain ne se 
contente pas seulement de reproduire le 
réel : il le transforme, le recombine et l’en-
richit. Les représentations hybrides émer-
gent de ce processus créatif, qui mobilise 
simultanément la mémoire personnelle, 
l’inconscient individuel et collectif ainsi que 
les structures symboliques partagées par 
une culture.

Cette conception de l’imaginaire comme 
source des représentations hybrides per-
met de comprendre pourquoi ces figures 
persistent à travers l’histoire de l’art pictural. 
Elles ne constituent pas de simples curiosi-
tés formelles, mais bel et bien l’expression 
de mécanismes psychiques et culturels fon-
damentaux. Le corps hybride, en mêlant des 
éléments hétérogènes, matérialise visuel-
lement la complexité de notre rapport au 
monde, à l’identité et à l’altérité05.

04 Voir « La problématique de l'hybride dans l'art actuel, 
une identité en redéfinition », (Le Portique), 17 juillet 
2013, Consulté en Novembre 2025.

05  Voir Dossier de presse « Le corps hybride – Corpus ». 
Consulté en Novembre 2025.

(Fig.56) (Page 83). Ameliorate Ameliorate. « Superposition v 
2.0 Drawing », 2020, dessin, crayon de couleur sur papier.

(Fig.58) (Page 85). Birks, Darien, États-Unis, 
« Dear Herbie », 2022, illustration digitale.

(Fig.59) (Page 86-87). Pan, Mu, États-Unis. 
« Spider Woman », 2015, acrylique sur papier.

(Fig.55) (Page 82). Jean, James, États-Unis « Yeah Yeah 
Yeahs Hollywood Bowl Poster », 2022, technique mixte.

(Fig.57) (Page 84). Aryz, Espagne,
 « El Festejo », 2022, peinture.

→

→

→

→

→















(2.3)

Pourquoi 
imaginer 
l'hybride ?
Les fonctions 
de la

Transgression



91

2.3 ― Pourquoi imaginer l'hybride ? Les fonctions de la trangression

La figure de l’hybride naît du besoin de fran-
chir les limites et d’exprimer l’innommable. 
En transgressant les frontières entre nature 
et culture, humain et animal, organique 
et mécanique, l’hybride devient un moyen 
puissant de questionner et de réinventer les 
normes picturales et symboliques. Les trois 
fonctions principales de transgression, déjà 
introduites dans le chapitre 1.2, seront ici 
approfondies.

Briser les règles

Premièrement, l’hybridation agit comme 
une force déconstructrice des normes for-
melles et iconographiques figées. En trans-
gressant les règles en vigueur (proportions 
canoniques, anatomie idéale, hiérarchies 
symboliques), l’hybride ouvre un champ 
d’expérimentation visuelle qui semble se 
renouveler sans cesse. 

Cette déconstruction libère le corps pictural 
des contraintes héritées, permettant aux 
créateurs de mêler librement le naturel et 
l’artificiel, le biologique et le mécanique, 
le réel et le fantasmé. Par exemple, dans 
l’art moderne et contemporain, l’usage de 
corps fragmentés ou recomposés témoigne 
de cette volonté de dépasser l’orthodoxie 
classique pour explorer de nouvelles esthé-
tiques. 

Cette rupture avec la tradition ne se limite 
pas à un effet de style : elle participe d’une 
remise en question plus large de l’ordre 
symbolique et social, où l’hybride agit 
comme vecteur d’émancipation et de sub-
version.

Exprimer l’inexplicable 

Deuxièmement, la figure hybride joue un 
rôle majeur comme forme d’expression du 
non-représentable. Elle rend visible ce que 
la figuration réaliste ne peut saisir : le rêve, 
l’inconscient, la spiritualité, les émotions 
complexes ou les croyances. 

En créant des êtres qui dépassent la seule 
condition humaine, mi-hommes mi-ani-
maux ou mi-mécaniques, l’artiste propose 
un véritable « réceptacle visuel » permet-
tant de recréer une expérience sensorielle 
et intellectuelle complexe. 

L’hybride devient alors une métaphore plas-
tique qui reconfigure un domaine structuré 
différemment, ouvrant sur de nouveaux 
sens possibles et utilisables par l’individu. 
Dans cet univers, l’invisible acquiert une 
présence tangible et l’imaginaire déploie sa 
propre logique, une rationalité productive 
qui dépasse les limites du langage et de la 
représentation traditionnelle01.

01 Voir Dossier de presse « Le corps hybride – Corpus ». 
Consulté en Novembre 2025.

(Fig.60) (Page 90). Kiesling, Alex. États-Unis 
« Troll », 2021, sérigraphie en 6 couleurs.

(Fig.61) (Page 91). Mothtemple. Japon, 
« Untitled », 2022, illustration digitale.

→

→







94

2.3 ― Pourquoi imaginer l'hybride ? Les fonctions de la trangression

Questionner l’identité 
et le rapport au monde

Troisièmement, l’hybride constitue un outil 
puissant pour interroger l’identité, tant indi-
viduelle que collective, ainsi que notre rap-
port au monde. En instaurant une frontière 
ténue entre humain et animal, organique 
et machine, individu et collectif, le corps 
hybride incarne les mutations profondes 
du monde contemporain, en particulier face 
aux avancées technologiques, aux change-
ments sociaux et à la remise en question 
des identités figées.

Le corps devient alors un véritable « labo-
ratoire » dans lequel s’inscrivent des enjeux 
politiques, philosophiques et culturels 
majeurs. Cette mise en scène picturale 
invite à repenser les notions mêmes de 
corps, de subjectivité et d’existence dans 
un univers où les limites ne sont ni fixes ni 
imperméables. 

L’artiste ou le designer graphique, en jouant 
de ces frontières mouvantes, engendre ainsi 
une réflexion critique sur les dimensions 
constitutives de notre humanité, nos activi-
tés et expériences techniques, nos savoirs, 
nos structures sociales et nos identités.

Ces trois fonctions montrent pourquoi l’hy-
bride est imaginé et mobilisé dans la repré-
sentation picturale : il ne se réduit ni à un 
simple effet formel, ni à une fantaisie. Il 
constitue une véritable stratégie de création 
et de pensée, indispensable pour dépasser 
les limites du figuratif, exprimer ce qui, 
autrement, resterait invisible, et réinterro-
ger notre rapport au monde dans toute sa 
complexité. Cette triple dynamique fait de 
l’hybridation un acte fondamentalement 
transgressif, à la fois esthétique, symbolique 
et politique, irriguant profondément la créa-
tion picturale contemporaine01.

01 Vori Gilbert Durand, «  Les structures anthropologiques 
de l’imaginaire », p. 8. Consulté en Octobre 2025.



(2.4)

L'hybridation : 
Un moteurs pour 
la création 
et la

Pensée



96

2.3 ― Pourquoi imaginer l'hybride ? Les fonctions de la trangression

Nous avons vu comment l’hybridation s’est 
manifestée dans l’histoire de l’art pictural, 
comment elle transgresse les normes éta-
blies et remplit diverses fonctions et ques-
tionnements. Mais lorsqu’elle s’applique 
au corps, l’hybridation dépasse la simple 
logique de mélange formel : elle devient 
une manière d’interroger ce que signifie 
“être humain”, “être visible” ou “être repré-
senté” dans un monde en transformation. 
Elle constitue véritablement un moteur 
actif pour la création artistique et pour la 
pensée, en réinventant sans cesse la figure 
du corps, à la fois sujet et matériau d’ex-
périmentation.

Dans le contexte pictural actuel, le corps 
hybride agit comme un laboratoire visuel 
où s’expriment les tensions entre nature et 
artifice, biologique et technologique, intime 
et collectif. Cette dynamique créatrice 
engendre ce que les chercheurs nomment 
une « pensée du multiple01 ». L’hybride cor-
porel devient une figure du pluriel, puisque 
le corps pictural peut s’y manifester sous 
des formes mêlant organique et mécanique, 
humain et animal, charnel et numérique. 

01 « La pensée du multiple dans l’art contemporain 
désigne une approche qui valorise la pluralité, la diver-
sité et l’hybridation. Cette pensée dépasse la simple 
addition d’éléments, pour devenir un mode de création 
et de réflexion qui intègre des formes, des matériaux, 
des temporalités et des savoirs hétérogènes en un tout 
cohérent. Elle remet en cause les notions d’unicité et 
d’identité stable, privilégiant l’instabilité, la répétition 
et l’interconnexion. » (Jean-Charles Agboton Jumeau, À 
la frontière entre plusieurs territoires : interconnexions 
et hybridations, Cahiers de recherche en art, Université 
d’Aix-Marseille, 2022)

De nombreux créateurs visuels comme-
Henrik Delehag, Simon Gocal ou Matthew 
Barney en explorent les limites : leurs 
productions proposent des figures où la 
chair, la texture et la matière se confondent 
avec des éléments artificiels, créant un 
trouble ontologique. Cette hybridité des 
formes et des identités ouvre un espace de 
réflexion sur notre rapport au monde et sur 
la manière dont l’image du corps incarne 
désormais des identités mouvantes, frag-
mentées, évolutives02.

02 Voir Emmanuel Molinet, « L’hybridation : un processus 
décisif dans le champ des arts plastiques », (Le Portique), 
consulté en Juin 2025.

(Fig.62) Delehag, Henrik. Suède, « 3D Insta », 2022, encre sur papier.

(Fig.63) (Page 95). Dodleyz. Russie, « Affiche promotion-
nelle pour Machine Girl », 2022, illustration digitale.

(Fig.64) (Page 96) Dodleyz. Russie, « Kaya », 
2024, illustration digitale.

(Fig.65) (Page 97). Kim, Kyoung Hwan, Corée du Sud. 
« LegHorn », illustration digitale, 2024.

(Fig.66) (Page 98). Kim, Kyoung Hwan, Corée du Sud. 
« LegHorn », illustration digitale, 2024.

→

→

→

→











101

2.3 ― Pourquoi imaginer l'hybride ? Les fonctions de la trangression

L’hybridation favorise l’hétérogénéité et 
le décloisonnement des pratiques pictu-
rales. Dans le cadre de la représentation 
du corps, cette hétérogénéité devient un 
vecteur d’interrogation sur la plasticité du 
vivant. Ces œuvres ne se contentent pas 
d’imploser les cadres classiques de l’art : 
elles reconfigurent également les cadres 
symboliques du corps, en remettant en 
question les notions d’unité, de genre, de 
beauté et d’identité. 

L’hybride est un facteur décisif, car il met 
en crise la définition même du corps repré-
senté : ni entièrement humain, ni totale-
ment autre, il matérialise la tension entre 
le connu et l’inconnu, entre le corps réel 
et le corps imaginé. Dans l’art contempo-
rain, l’hybridation du corps participe aux 
nouveaux enjeux de la création picturale, 
exprimant le passage d’un idéal de repré-
sentation à un idéal de transformation01.

L’illustrateur contemporain ne cherche plus 
à représenter un corps stable, au contraire, 
mais à explorer sa métamorphose, son 
instabilité et sa porosité avec le monde. 
Comme le souligne Emmanuel Molinet,

« l’hybridation 
correspond à la formation 

d’un objet nouveau 
par l’association d’une 

multiplicité d’éléments, 
générant ainsi une 

catégorie inédite de 
formes ». 

01 Voir Emmanuel Molinet, « L’hybridation : un processus 
décisif dans le champ des arts plastiques », (Le Portique), 
consulté en Juin 2025.

Appliquée au corps pictural, cette définition 
prend un sens particulier : elle implique 
que le corps représenté n’est plus seule-
ment la somme de ses parties, mais le lieu 
d’un devenir, d’une pensée en mouvement. 
Constamment en mouvement.

Les recherches du CIELAM02 (2022) montrent 
que cette « pensée du multiple » favorise 
un décloisonnement des langages visuels, 
mais surtout une ouverture réflexive sur la 
manière dont le corps devient un espace 
symbolique de passage imaginaires. Au‑delà 
de son aspect formel, l’hybridation du corps 
constitue un langage critique et existentiel 
: elle interroge notre rapport au vivant, à la 
technologie, au genre, à la mémoire et à la
transformation. 

En mêlant des références parfois opposées 
(mythologiques, anatomiques, technolo-
giques ou symboliques) le créateur invite 
alors le spectateur à réfléchir sur la pluralité 
des modes d’existence et sur la plasticité 
de l’identité humaine dans un monde tou-
jours en mutation, plus complexe et inter-
connecté que jamais03.

02 Le CIELAM (Centre Interdisciplinaire d’Études des 
Littératures d’Aix-Marseille) est une unité de recherche 
universitaire spécialisée dans les littératures françaises 
et comparées, du Moyen Âge à l’extrême contemporain. 
Il se caractérise par une approche interdisciplinaire qui 
croise littérature, arts, culture et technologies numé-
riques, avec des axes transversaux dédiés à la création, 
à la stylistique et à la critique théorique. (Rapport d’éva-
luation HCERES, 2023) Consulté en Novembre 2025.

03 Voir Emmanuel Molinet, « À la frontière entre plusieurs 
territoires : interconnexions et hybridations », CIELAM, 
2022. Consulté en Novembre 2025.



EntretienI

avec
Francisco 

Joaquim

Francisco Joaquim est basé à Los Angeles, il développe 
une pratique artistique qui explore la curation et la com-
munication des affinités, des idées, des croyances et des 
expressions, principalement à travers le dessin, le design 
graphique et la mise en scène/direction. Il est fondateur 

des projets Home-Room et a.Demonstration, plateformes 
qui prolongent sa réflexion sur les modes de transmission 
et de partage dans l’art contemporain.



103

Entretien avec Francisco Joaquim

« Au-delà de la biologie, mon travail traite surtout de la 
tension émotionnelle propre à notre époque : l’anxiété, 
l’espoir, la colère, le désir d’échapper aux contraintes. 
J’aimerais que mes figures transmettent cette inten-
sité d’être humain, même dans leur distorsion. »

(FJ) Merci à toi, merci de m’accueillir.

(FJ) Bien sûr. Je m’appelle Joaquim Francisco. Je 
réalise des dessins, des œuvres et des commandes 
graphiques sous le pseudonyme de @JOYCE. Je vis à 
Los Angeles, mais j’ai des origines philippines.

(FJ) Je me concentre principalement sur le dessin, 
surtout sur des sujets figuratifs en lien avec la forme 
humaine. La majorité de mes œuvres sont réalisées 
au graphite sur papier. Ensuite, je les scanne et j’ex-
périmente numériquement à partir de ces dessins.

(FJ) Honnêtement, quand tu m’as parlé de ce sujet 
cette, j’ai tout de suite été intéressé par l’utilisation 
de la forme humaine, et plus précisément par la 
distorsion. Pour moi, il s’agit de capturer plusieurs 
moments dans une seule image. 

Par exemple, je peux ajouter plusieurs membres pour 
représenter différents gestes dans un même dessin. 
Là où un animateur ou un auteur de bande dessinée 
utiliserait plusieurs vignettes, j’essaie de tout faire 
tenir sur une seule page avec une composition forte. 
Au final, il s’agit moins de représenter fidèlement 
la figure humaine que de créer des lignes qui lui 
ressemblent. La figure elle-même devient une com-
position.

(FA) Avant tout, merci encore d’avoir 
accepté cet entretien. Je suis 

vraiment heureux de t’avoir ici pour 
te poser quelques questions !

(FA) Pour commencer, pourrais-tu 
te présenter brièvement pour ceux 
qui ne te connaissent pas encore ?

(FA) Et qu’aimes-tu dans le dessin 
et le graphisme ? Quelle est ta 

spécialité ?

(FA) Ce mémoire s’intéresse 
à la représentation picturale du 
corps lorsqu’il est déconstruit,
transgressé ou hybridé avec des 

éléments imaginaires, mécaniques, 
animaux ou numériques. Qu’est-ce 

que ce sujet t’inspire ?



104

Entretien avec Francisco Joaquim

(FJ) Cela vient surtout du petit format de papier sur 
lequel je travaille. Quand je n’ai plus de place, au lieu 
de réduire le dessin, j’ajoute simplement une autre 
feuille et je continue la figure dessus. C’est comme 
ça que ça a commencé, en scotchant des feuilles 
pour étendre le corps.

(FJ) Tout commence toujours sur papier. Le reste les 
t-shirts, les affiches, les impressions vient ensuite. 
Parfois cela fait sens, parfois non. Mon objectif prin-
cipal reste toujours le dessin sur papier. 

Mais le scan ouvre des possibilités numériques infi-
nies : retravailler, recomposer, combiner des dessins 
réalisés à différentes périodes. Numériquement, je 
peux changer plusieurs fois le contexte et créer des 
dialogues entre des œuvres que les médiums tradi-
tionnels ne permettraient pas.

(FJ) Beaucoup d’illustrateurs en général commencent 
par le réalisme. Mais à un moment, il faut choisir : 
rester fidèle au réalisme ou prendre ce que l’on aime 
et le réinterpréter. Je préfère l’exagération, car elle 
permet de capturer l’énergie, la tension et les émo-
tions du corps. 

Ajouter des articulations, multiplier les membres, 
étirer les formes ces exagérations créent une expres-
sivité plus forte. Je ne cherche pas à reproduire la 
réalité, mais à interpréter la figure humaine comme 
une composition vivante.

(FJ) Honnêtement, Je ne sais pas. Mais il est vrai que 
nous vivons une époque où les limites du corps, du 
sexe et du genre sont redéfinies. La science peut 
déjà modifier les gènes, voire concevoir des bébés. 
Peut-être qu’un jour quelqu’un voudra ressembler 
à l’un de mes dessins ! Mais au-delà de la biologie, 
mon travail traite surtout de la tension émotionnelle 
de notre époque : l’anxiété, l’espoir, la colère, le 
désir d’échapper aux contraintes. J’aimerais que mes 
figures transmettent cette intensité d’être humain, 
même dans leur distorsion.

(FA) Tes représentations du corps 
semblent parfois s’étendre, presque 

comme un système de poupées 
russes. Pourquoi représenter les 

corps hybrides de cette manière ?

(FA) Tes illustrations montrent 
souvent des anatomies multiples, 

exagérées ou biomécaniques. 
Elles ne restent pas seulement sur 

papier on les voit aussi sur des 
textiles, des affiches et dans le 

design. Pourquoi cette hybridation 
du support et de la représentation ?

(FA) Qu’est-ce qui t’attire dans 
la transformation ou l’exagération 

du corps plutôt que dans sa 
représentation réaliste ?

(FA) Et penses-tu que tes corps 
hybrides puissent anticiper de 

futures mutations du corps et de
l’identité humaine ?



105

Entretien avec Francisco Joaquim

(FJ) Merci beaucoup. C’était un plaisir d’échanger 
avec toi, à la prochaine j'espère !

(FA) Pour finir, merci. Tu ne t’en rends 
peut-être pas compte, mais tu 

inspires beaucoup de gens avec 
ton travail.



(Fig. 67) Joaquim, Francisco, États-Unis. « wings », 2024, 
graphite sur papier et collage numérique avec typographie.



(Fig. 68) Joaquim, Francisco, États-Unis. « GO! », 2024, 
graphite sur papier et collage numérique.



(Fig. 69) Joaquim, Francisco, États-Unis. « Hurricane », 2023, graphite 
et collage sur papier (carnet de croquis), collage numérique et typographie.



(Fig. 70) Joaquim, Francisco, États-Unis. « Restoration », 2022, 
graphite, encre et crayon de couleur, collage sur papier.



(Fig. 71) Joaquim, Francisco, États-Unis. « Sun’s The Same », Couverture 
d'album pour PINCEY 2024, encre sur papier et collage numérique & couleur.



(Fig. 72) Joaquim, Francisco, États-Unis. « Before the 
Start », encre sur papier et collage numérique & couleur.



EntretienII

avec
Tereza 

Lochmann

Tereza Lochmann Née à Prague en 1990, est diplômée 
de l’École Nationale Supérieure des Beaux-Arts de Paris 
et de l’École Supérieure des Arts Appliques de Prague. Son 
travail mele gravure, sculpture, peinture et dessin, détour-
nant la gravure classique vers un médium contemporain 

et expérimental. Elle expose en France notamment à la 
Galerie Kaléidoscope de Paris, au Musée Picasso d’Antibes 
ou encore au Musée de Picardie à Amiens, ainsi qu’à l’étran-
ger (République tchèque, Espagne, Allemagne, Philippines).



113

Entretien avec Tereza Lochmann

« La possibilité d’un corps composé de plusieurs animaux, 
comme le Sphinx, renvoie à une puissance surnaturelle, 
qui nous dépasse et possède des capacités au-delà de 
l’humain. Cela nourrit l’imaginaire, l’étrangeté ou 
encore l’inquiétude. »

(TL) Exactement, ça fait déjà un an. Avec plaisir. C’est 
une proposition très intéressante. Ton sujet a l’air 
intéressant. Je suis aussi contente que tu sois allé 
voir mon exposition.

(TL) Je m’appelle Tereza Lochmann, je suis d’origine 
tchèque et née à Prague, où j’ai grandi et commencé 
mes études. Je suis artiste plasticienne. J’ai d’abord 
étudié l’illustration, un domaine proche du tien, mais 
je m’en suis vite détachée. Non pas que l’illustration 
me déplaisait, elle m’attirait au départ, mais j’avais 
envie de thématiques plus personnelles, de ne pas 
répondre à des commandes et de travailler en grand 
format. Peu à peu, j’ai découvert la gravure sur bois 
et je m’y suis consacrée, en explorant les limites de 
cette technique.

C’est dans cette perspective que je suis venue en 
France pour étudier aux Beaux-Arts, avec la certitude 
que c’était ce que je voulais développer. Ensuite, je 
me suis rapprochée de la peinture et du dessin, des 
techniques classiques que j’utilise pour traiter de 
thématiques conceptuelles, souvent liées au corps 
et à l’hybridation. J’aime aussi repousser leurs limites 
ou les faire dialoguer : par exemple, la gravure peut 
se transformer en sculpture ou en peinture.

(FA) Merci Tereza d’avoir accepté 
l’interview ! Je suis vraiment très 

heureux de t’avoir ici, surtout qu’il 
y a un an je t’ai découverte lors 

de l’exposition « La Fabrique des 
Légendes » au musée de Picardie 
d’Amiens, et aujourd’hui je me 

retrouve à t’inviter dans le cadre 
de mon mémoire.

(FA) Brièvement, avant de 
commencer les questions, pour-

rais-tu te présenter pour ceux qui 
ne te connaissent pas encore ?



114

Entretien avec Tereza Lochmann

(TL) Je pense que cette diversité vient sans doute de 
mon intérêt, depuis longtemps, pour le fait de tou-
cher à différentes matières. Je n’ai jamais vraiment 
su me contenter d’un seul médium. Déjà en école 
d’art, avant même mes études supérieures, j’éprou-
vais cette curiosité. Il y a toujours eu pour moi une 
dimension sensorielle très attirante.

La vidéo, par exemple, ne m’attire pas vraiment peut-
être qu’un jour ce sera le cas, mais pour l’instant, 
non. Ce qui m’a séduite dans la gravure, c’est le rap-
port sensoriel : le fait de toucher au bois, de sentir 
son relief et sa matière. C’est pour cette raison que 
j’ai choisi la gravure sur bois plutôt que sur d’autres 
supports. On retrouve la même dimension avec la 
sculpture : quand j’allais chercher du bois de récu-
pération, j’aimais l’idée de donner une seconde vie 
à un matériau déjà marqué par une histoire, et de le 
transformer en œuvre d’art.

Les matériaux tout neufs et brillants, ça ne m’in-
téresse pas autant que ceux qui portent les traces 
du temps. Dans le dessin, ce qui me plaît, c’est la 
rapidité, ce qui est impossible en gravure, car c’est 
un travail au ralenti, où il faut aller contre la matière. 
La peinture, c’est peut-être aussi lié à mon besoin 
de couleurs : je n’arrive pas à travailler uniquement 
en noir et blanc. J’ai fait quelques oeuvres en noir et 
blanc, mais la couleur, pour moi, est vitale. 

Chaque médium offre une manière différente de s’ex-
primer, et j’aime explorer ces possibilités. Mon sou-
hait serait qu’un jour toutes ces pratiques fusionnent 
pour former un ensemble cohérent. Cet été, par 
exemple, je me suis davantage consacrée à la pein-
ture, mais en petit format sur papier, car je voyageais.

(FA) Bien que ton travail soit princi-
palement connu sur le support de la 
gravure, ici nous nous intéresserons 
à ton art et à ta vision du dessin et 
de la peinture. Tes supports d’ex-
pression sont multiples : éditions, 

gravure, dessin, peinture, sculpture. 
Comment expliques-tu cette diver-
sité et cette polyvalence chez toi ?



115

Entretien avec Tereza Lochmann

(TL) Disons plutôt trois groupes : humain, végétal et 
animal. Mais la vraie question est de savoir s’il s’agit 
réellement de groupes distincts ou de ce qui les relie. 
Au fond, c’est toujours du vivant, ce sont des corps 
vivants. C’est un sujet qui m’attire depuis longtemps 
: au départ de manière assez inconsciente, puis de 
plus en plus consciemment à mesure que je tra-
vaille sur cette thématique. Je suis fascinée par les 
interactions du vivant et, pour moi, il n’existe pas 
de différence fondamentale entre le corps humain, 
animal ou végétal. 

J’aime beaucoup l’idée de “corps végétal”, car les 
plantes aussi ont un corps : elles respirent. Dans la 
nature, j’observe des formes qui se correspondent, 
qui se répètent, parfois de façon évidente, parfois 
de manière étonnante ou dérangeante. C’est préci-
sément ce que j’aime mettre en lumière. 

En dehors de l’hybridation, il y a aussi l’intérêt de 
simplement observer comment fonctionnent les 
corps humains, végétaux ou animaux. Avec toujours 
ce lien sensoriel ou matériel : sentir le poids du 
corps, voir pousser les plantes. Cela me fascine et 
c’est propre au vivant, propre à nous.

Peut-être que c’est aussi lié au fait qu’on vit dans un 
monde très technologisé, qui nous éloigne de notre 
corps et de notre lien avec la nature. Avant, la plupart 
des gens cultivaient leur propre nourriture : il y avait 
cette connexion, qui s’est peu à peu perdue, surtout 
dans les villes. L’art peut servir à retrouver ce lien ou 
à réfléchir sur cette connexion.

(FA) Quand tu fais appel à l’hybrida-
tion dans tes oeuvres, il est quasi
systématiquement question d’un 
mélange animal-humain ou végé-
tal-humain. Pourquoi ces types de 
représentations hybrides sont-ils 
autant présents dans ton travail ?



116

Entretien avec Tereza Lochmann

(TL) Je dirais que c’est plutôt la deuxième option : 
le côté symbolique. La nouvelle réalité biologique, 
c’est peut-être un regard plus scientifique. Il y a des 
artistes orientés dans ce sens-là, entre recherche et 
science. Moi, ce n’est pas tellement mon approche, 
car je ne saurais pas imaginer quelle serait la nou-
velle réalité dans l’évolution de l’humanité. 

Donc oui, je pense que c’est plutôt symbolique, 
mais en évoquant une sensation physique qui nous 
rapproche des plantes, des animaux. Il y a peut-être 
aussi une part d’absurde, qui vient un peu de ma 
culture : les Tchèques aiment beaucoup l’humour 
noir, un humour ironique qui compare des choses 
inattendues. Cet absurde me semble drôle, parce 
qu’il contient une part de vérité. Mais oui, on peut 
aussi le voir comme une sorte de nouvelle réalité.

(TL) En apprenant le dessin, on apprend bien sûr les 
proportions idéales. C’est nécessaire pour pouvoir 
dessiner correctement. Mais pour moi, ce n’est pas 
un idéal esthétique à atteindre. Ce n’est pas ce que 
je cherche. Je me suis toujours sentie plus proche 
d’artistes expressionnistes comme Egon Schiele. 
ou alors des artistes contemporains comme Miriam 
Cahn, que j’aime beaucoup. 

J’ai eu la chance de faire une partie de mes études 
en France et une autre dans mon pays, ce qui m’a 
permis de comparer les deux approches. Je reste 
quand même plus liée à la manière dont j’ai appris 
à dessiner et découvert l’art en République tchèque.
En France, c’était plus tard, j’étais déjà formée, donc 
cela m’a moins influencée. Le problème, c’est qu’en 
France, il y a cet idéal de beauté. Parfois, je sens que 
je ne rentre pas dedans, et cela complique la com-
préhension de mon travail.

(FA) Quand tu représentes une fusion 
corps humain, animal et végétal, 
cherches-tu à représenter une 

nouvelle réalité biologique possible 
ou à exprimer une métaphore
beaucoup plus symbolique ?

(FA) Comment perçois-tu l’héritage 
des canons classiques (harmonie 

grecque, proportions idéales, corps 
en majesté) dans ta pratique ? 
Te sens-tu en continuité ou en

rupture avec ces modèles ?

(FA) Penses-tu que l’hybridation, 
en brouillant les frontières entre 
humain et non-humain, peut aider 

à transformer ou questionner notre 
regard sur le vivant et sur 

nous-mêmes ?

(TL) Les deux, oui. Révéler des mondes possibles, 
c’est bien. Tu as des formulations que je trouve très 
poétiques. Il y a aussi un côté scientifique, une pro-
jection vers le futur. Mais peut-être que ce monde 
possible est déjà le nôtre. C’est plutôt une manière 
différente de voir les choses. 



117

Entretien avec Tereza Lochmann

C’est un des rôles de la peinture : révéler, proposer 
un autre regard sur ce qui existe déjà. Ce que la 
photographie permet moins facilement. L’art crée 
un nouveau monde, d’une certaine manière. Il y a 
aussi l’idée de révéler quelque chose de l’inconscient, 
de la conscience collectif. C’est plutôt une manière 
différente de voir les choses. C’est un des rôles de 
la peinture : révéler, proposer un autre regard sur ce 
qui existe déjà. Ce que la photographie permet moins 
facilement. L’art crée un nouveau monde, d’une cer-
taine manière. Il y a aussi l’idée de révéler quelque 
chose de l’inconscient, de la conscience collectif.
Quand j’étais étudiante, je m’intéressais beaucoup 
à l’inconscient et aux théories de Carl Gustav Jung. 
J’étais passionnée. Une fois qu’on se plonge dans ces 
théories, on commence à voir le monde à travers ce 
prisme : qu’est-ce qui est conscient, qu’est-ce qui 
est inconscient ?

(TL) Comme tu le dis, cela a toujours été présent, en 
parallèle du réalisme. Peut-être que dans le monde 
de l’illustration, du graphisme ou de l’art graphique, 
on a toujours été plus ouvert aux formes hybrides 
que dans la sculpture ou la peinture, qui ont aussi 
des courants réalistes. Je ne pense pas que l’hybri-
dation attire plus aujourd’hui. Elle attire certaines 
personnes sensibles à ce langage. 

Mais ce n’est qu’une possibilité parmi d’autres. Ce 
qui nous attire, je crois, c’est cette inquiétante étran-
geté c’est aussi un terme de Freud. La possibilité 
d’un corps composé de plusieurs animaux, comme 
le Sphinx, renvoie à une puissance surnaturelle, qui 
nous dépasse et possède des capacités au-delà 
de l’humain. Cela nourrit l’imaginaire, l’étrangeté, 
l’inquiétude. Mais en parallèle, l’art réaliste existe 
toujours. Les deux se mélangent parfois. Je ne vois 
pas cela comme des courants séparés. L’hybridation 
attire par ce potentiel imaginaire et dérangeant.

(FA) Selon toi, pourquoi l’hybridation 
fascine-t-elle autant aujourd’hui, 

alors qu’elle traverse toute l’histoire 
de l’art, des chimères antiques aux 

créations contemporaines ?

(FA) Merci beaucoup, Tereza, pour le 
temps que tu nous as accordé. Cet 
échange a été très enrichissant. 

À bientôt, je l’espère !

(TL) Merci à toi, ça a été un grand plaisir. À bientôt !



(Fig. 73) Lochmann, Tereza, République tchèque. « Fusion 2 », 2022, acrylique sur papier.



(Fig. 74) Lochmann, Tereza, République tchèque. « Fusion 1 », 2022, acrylique sur papier.



(Fig. 75) Lochmann, Tereza, République tchèque. « Cycle La Cavalerie », 2022, acrylique sur papier.



(Fig. 76) Lochmann, Tereza, République tchèque. « Cycle La Cavalerie », 2022, acrylique sur papier.



(Fig. 77) Lochmann, Tereza, République tchèque. « La condition équine », 2022, feutre sur papier.



(Fig. 78) Lochmann, Tereza, République tchèque. « La condition équine », 2022, feutre sur papier.



(Fig. 79) Lochmann, Tereza, République tchèque. « La peau des bêtes », 2023, feutre sur papier parchemin.



(Fig. 80) Lochmann, Tereza, République tchèque. « La peau des bêtes », 2023, feutre sur papier parchemin.



Conclusion



127127

Conclusion

127
Tout au long de ce mémoire, j’ai cherché à comprendre comment la représentation pic-
turale du corps, depuis ses formes les plus codifiées jusqu’à ses hybridations les plus 
libres, démontre l’histoire de notre rapport au monde. Chaque époque a projeté dans le 
corps sa propre vision du réel. Le corps pictural n’est jamais une simple figure : il est un 
langage et une construction symbolique où se condensent nos désirs, nos peurs et nos 
idées de l’humain.

Cette recherche m’a permis de saisir combien l’hybridation constitue un moteur essentiel 
de la création. En se combinant, en se transformant, en se métissant, les images du corps 
ont toujours cherché à dépasser les limites du visible pour approcher ce que les mots ne 
peuvent dire. L’hybride, loin d’être un simple effet formel, exprime une volonté de pen-
ser autrement, de recomposer le monde à travers la peinture, le dessin, l’illustration ou 
aujourd’hui l’IA générative… L’histoire des représentations du corps est aussi celle d’une 
quête : celle d’un équilibre toujours instable entre le réel et l’imaginaire, entre la forme 
et le sens.

À présent, à l’ère actuelle, un nouvel espace d’hybridation s’ouvre : celui des images géné-
rées par l’intelligence artificielle. Ces images, construites à partir de gigantesques bases de 
données du réel, prolongent à leur manière le geste pictural d’hybridation. Elles combinent, 
recomposent, fusionnent des fragments d’images passées pour créer de nouveaux visages, 
de nouveaux corps, de nouveaux mondes. Mais cette hybridation algorithmique interroge 
profondément notre rapport à la création et au regard. Elle introduit des biais, reproduit 
des stéréotypes et redéfinit la frontière entre imitation, invention et manipulation. Là où 
les créateurs du monde entier composaient à partir de leur imaginaire, la machine com-
pose désormais à partir du nôtre, et c’est bien cette inversion du rapport créateur-image 
qui m’interpelle aujourd’hui.

Mon projet de diplôme s’inscrira directement dans cette continuité réflexive et se maté-
rialisera sous la forme d’un kit pédagogique et graphique. Dans celui-ci, j’y aborde la 
sémiologie de l’image, c’est-à-dire l’étude de la manière dont une image produit du sens, 
non par les mots, mais par ses signes visuels : la forme, la couleur, la composition, le 
symbole et ce qu'elle veut véhiculer et transmettre à celui qui la regarde. Ce projet vise à 
transmettre ces outils d’analyse à un jeune public, afin de les aider à développer un regard 
critique sur les images qui les entourent, à comprendre comment celles-ci construisent 
leur perception du monde, et à identifier les mécanismes, les biais ou les intentions qui 
les façonnent. 



128128

Conclusion

128

Comprendre comment les images façonnent notre rapport au réel et à nous-mêmes. Mon 
mémoire m’a permis d’explorer cette longue histoire, où le corps représenté agit comme 
un miroir de la société et de ses valeurs. Mon projet cherchera désormais donc à prolonger 
cette réflexion dans le présent, en outillant les générations futures pour qu’elles puissent 
habiter cet univers saturé d’images avec lucidité et responsabilité.

Concevoir une image, qu’elle soit peinte, dessinée ou générée, c’est toujours exercer une 
influence sur celui qui la regarde. C’est pourquoi éduquer le regard devient aujourd’hui 
un acte fondamental. Comprendre l’image, c’est apprendre à voir au-delà de sa surface, 
à interroger ce qu’elle dit du monde et de nous-mêmes. « Corps, Corhy, Hybride » ne se 
termine donc pas ici : il s’ouvre sur une nouvelle étape où la recherche, la pédagogie et la 
création se rejoignent. L’image hybride, désormais algorithmique, nous invite à redéfinir 
notre place dans le visible, à redevenir, peut-être, non plus de simples consommateurs 
d’images, mais des lecteurs conscients et des créateurs responsables.



Iconographie



130130

Iconographie

(Fig.1) Peintures rupestres de la cité 
antique de Séfar, Tassili n’Ajjer », 
1969,photographie.

(Fig.2) Yamamoto, Mutsumi, Japon 
« Illustration pour Eros Thanatos », 
1996.

(Fig.3) Jean, James, États-Unis. 
«Braid III », 2023, acrylique sur bois.

(Fig.4) Grey, Alex, États-Unis. 
« Aperture », 2013, acrylique sur lin.

(Fig.13) Vesalius, Andreas, Belgique. « 
De humani coporis 
fabrica libri septem », 1555, dessin.

(Fig.5)  Inconnu, Algérie. « Le Grand 
Dieu », v. 9000–6000 av. J.-C., 
peinture rupestre (Séfar).

(Fig.14) Bayard, Hippolyte, France. « 
Autoportrait en noyé », 1840, positif 
direct.

(Fig.6) Vénus de Renancourt, France. 
« Figurines gravettiennes », env. 23 
000 ans, craie.

(Fig.15) Sherman, Cindy, États-Unis. 
« Untitled #647 », 2023, 
photographie. ©Cindy Sherman.

(Fig.7) Inconnu, Mésoamérique. « 
Codex Cospi : les 4 points cardinaux 
et les 20 signes du Tonalpohualli.

(Fig.16) Sherman, Cindy, États-Unis. 
« Untitled #649 », 2023, ©Cindy 
Sherman.

(Fig.8) Cimabue, Italie. « Crucifix 
d’Arezzo », vers 1270‑1285, tempera 
sur bois.

(Fig.17) Bayer, Herbert, Autriche. 
« Humainement impossible », 1932, 
photographie.

(Fig.9) Université de Memphis, 
États-Unis. « La grille de 18 lignes », 
schéma universitaire, 2024.

(Fig.18) Woodman, Francesca, 
États-Unis. « Sans titre », 
photographie.

(Fig.10) ) Inconnu, Grèce antique. 
« Hydria », céramique, (environ 
1000‑400 av. J.-C.)

(Fig.19) Höch, Hannah, Allemagne. 
« Sans titre », 1920, photomontage.

(Fig.11) Dürer, Albrecht, Allemagne. 
« Anatomy and Geometrical 
Proportions », dessin.

(Fig.20) Lee, Hongmin, Corée du Sud. 
« Cruel Soul of a Wolf », crayon.

(Fig.22) Lee, Hongmin, Corée du Sud. 
« Untitled », 2016, technique mixte.

(Fig.12) Losal, Jamyang, Inde. 
« The Art of Tibetan Painting », 
dessin.

(Fig.21) Lee, Hongmin, Corée du Sud. 
« Grow wise », 2021, acrylique sur 
toile.

(Fig.23) Lee, Hongmin, Corée du Sud. 
« Couverture pour HEY! Deluxe #3 », 
2019, acrylique sur toile. 

(Fig.24) Tory, Geoffroy, France. « 
Tableau des proportions du corps 
humain », Dessin.



131131

Iconographie

(Fig.25) Leonardo da Vinci, Italie. 
« L’Homme de Vitruve », vers 1490, 
encre et lavis sur papier.

(Fig.48) Dulac, Edmund, Royaume-Uni 
« Jason et Hiron », peinture.

(Fig.36) Bacon, Francis, Royaume-
Uni. « Three Figures at the Base of a 
Crucifixion », 1944, huile sur toile.

(Fig.26) Courbet, Gustave, France. 
« Lutteurs », 1853, huile sur toile.

(Fig.37) Griggs, Lee, Royaume-Uni. 
« Série Déformations », art 
numérique 3D.

(Fig.27) Inconnu, France. « Médaillon, 
fragment de baie », vers 1260, vitrail 
en plomb et verre.

(Fig.38) Madhu, Sam, Inde. « Flames 
Licking the Firewood », 2023, art 
numérique 3D.

(Fig.28) Kalmakoff, Nikolai, Russie. 
« Satan », 1923, gravure.

(Fig.39) Ōtomo, Katsuhiro, Japon
« Akira », 1991, technique mixte.

(Fig.29) Goya, Francisco, Espagne. 
« Les Désastres de la guerre, no 37 : 
Esto es peor », gravure.

(Fig.40) Kraijer, Juul, Pays-Bas. 
« Untitled », 2006-2008, fusain 
sur papier.

(Fig.30) Picasso, Pablo, Espagne. 
« Guernica », 1937, huile sur toile.

(Fig.41) Itō, Junji, Japon 
« Uzumaki, chapitre 5 », encre.

(Fig.31) Caillebotte, Gustave, France. 
« Les Raboteurs de parquet », 1875, 
huile sur toile.

(Fig.42) Maher, Alice, Irlande 
« Ariadne II », 2024, fusain.

(Fig.32) Man Ray, États-Unis. 
« Composition », 1969, eau-forte.

(Fig.43) Schiele, Egon, Autriche. 
« L’Étreinte (Couple d’amoureux II) », 
1917, huile sur toile.

(Fig.34) Kim, Jung Gi, Corée du Sud.
« Fables », 2020, encre de Chine.

(Fig.45) Joshi, Hanna Lee, Corée du 
Sud. « Qi », 2022, gouache et crayon 
de couleur.

(Fig.33) Cahun, Claude, France. 
« I Am in Training Don’t Kiss Me », 
1927, photographie.

(Fig.44) Lee Joshi, Hannah, Corée 
du Sud. « Wheel of Desire », 2021, 
gouache et crayon de couleur.

(Fig.35) Shinohara, Tamotsu, Japon.
 « Homurakogi », 2010, design pour 
Samurai Sentai Shinkenger.

(Fig.46) Pénot, Albert Joseph, France 
« La Femme Chauve-Souris », vers 
1890, huile sur toile.

(Fig.47) Kim, Kyoung Hwan, Corée du 
Sud. « Fille aux boulettes de viande 
», illustration digitale, 2025.



132132

Iconographie

(Fig.61) Mothtemple. Japon, 
« Untitled », 2022, illustration 
digitale.

(Fig.49) Anttonen Jari, Finlande. 
« Whole Lotta Hate », 2025, IA 
générative.

(Fig.62) Delehag, Henrik. Suède, 
« 3D Insta », 2022, encre sur papier.

(Fig.50) Anttonen Jari, Finlande. 
« Be-All, End-All », 2025, IA 
générative.

(Fig.63) Dodleyz. Russie, « Affiche 
promotionnelle pour Machine Girl », 
2022, illustration digitale.

(Fig.51) Toguo, Barthélémy, Cameroun 
« Hidden Face V », 2013, aquarelle sur 
papier.

(Fig.64) Dodleyz. Russie, « Kaya », 
2024, illustration digitale.

(Fig.52) Johnston, Miles, Royaume-Uni 
« Melancholiasquare », graphite.

(Fig.65) Kim, Kyoung Hwan, Corée 
du Sud. « LegHorn », illustration 
digitale, 2024.

(Fig.53) Grey, Alex, États-Unis, 
« Painting », 2014, huile sur lin.

(Fig.66) Kim, Kyoung Hwan, Corée 
du Sud. « LegHorn », illustration 
digitale, 2024.

(Fig.54) Reims, Cécile, France, 
« Métamorphoses d’Ovide », 1959, 
burin.

(Fig.67) Joaquim, Francisco, États-
Unis. « wings », 2024, graphite et 
collage numérique.

(Fig.55) Jean, James, États-Unis 
« Yeah Yeah Yeahs Hollywood Bowl 
Poster », 2022, technique mixte.

(Fig.68) Joaquim, Francisco, États-
Unis. « GO! », 2024, graphite sur 
papier et collage numérique.

(Fig.57) Aryz, Espagne, « El Festejo », 
2022, peinture.

(Fig.70) Joaquim, Francisco, États-
Unis. « Restoration », 2022, graphite, 
encre et crayon de couleur.

(Fig.56) Ameliorate Ameliorate. 
« Superposition v 2.0 Drawing », 
2020, dessin, crayon de couleur.

(Fig.69) Joaquim, Francisco, États-
Unis. « Hurricane », 2023, graphite 
et collage sur papier.

(Fig.58) Birks, Darien, États-Unis, 
« Dear Herbie », 2022, illustration 
digitale.

(Fig.71) Joaquim, Francisco, États-
Unis. « Sun’s The Same », Couverture 
d'album pour PINCEY 2024.

(Fig.59) Pan, Mu, États-Unis. « Spider 
Woman », 2015, acrylique sur papier.

(Fig.60) Kiesling, Alex. États-Unis 
« Troll », 2021, sérigraphie en 6 
couleurs.

(Fig.72) Joaquim, Francisco, États-
Unis. « Before the Start », encre sur 
papier et collage numérique.



133133

Iconographie

(Fig.73) Lochmann, Tereza, 
République tchèque. « Fusion 2 », 
2022, acrylique sur papier.

(Fig.74) Lochmann, Tereza, 
République tchèque. « Fusion 1 », 
2022, acrylique sur papier.

(Fig.75) Lochmann, Tereza, 
République tchèque. « Cycle La 
Cavalerie », 2022, acrylique.

(Fig.76) Lochmann, Tereza, 
République tchèque. « Cycle La 
Cavalerie », 2022, acrylique.

(Fig.77) Lochmann, Tereza, 
République tchèque. « La condition 
équine », 2022, feutre sur papier.

(Fig.78) Lochmann, Tereza, 
République tchèque. « La condition 
équine », 2022, feutre sur papier.

(Fig.79) Lochmann, Tereza, 
République tchèque. « La peau des 
bêtes », 2023, feutre.

(Fig.80) Lochmann, Tereza, 
République tchèque. « La peau des 
bêtes », 2023, feutre.



Bibliographie



135

Bibliographie

Ardenne, Paul. L'image corps : figures de l'humain 
dans l'art du XXe siècle, Paris, Éditions du Regard 

/ Seuil, 2001.

Jan, Guillaume. « Fabuleux delta de l’Okavango », 
GEO, n°550, décembre 2024.

Jean, James. Préface de l’exposition Eternal 
Spiral IV – James Jean, Today Art Museum, 2024 ; 
Catalogue d’exposition, Today Art Museum, 2024.

Korff-Sausse, Simone. « Les corps extrêmes dans 
l’art contemporain. Entre perversion et créativité 

», Champ Psychosomatique, n° 35, 2004.

Lalande, André. Vocabulaire technique et critique 
de la philosophie, Paris, Presses universitaires de 

France, 1991 (1re éd. 1926), p. 467.

Lee, Hongmin. Interview dans Numéro art, 
« Hongmin Lee, peintre des tourments de l’âme 

et de la chair », Paris, juin 2024

Le Nen, Dominique, Anatomie artistique pendant 
la Haute Renaissance (thèse, 2022).

Liew, Jessica. « The Venus of Willendorf », 
World History Encyclopedia

Molinet, Emmanuel. « L’hybridation : un processus 
décisif dans le champ des arts plastiques », Le 
Portique (consulté Juin 2025) ; « À la frontière 
entre plusieurs territoires : interconnexions et 

hybridations », CIELAM, 2022.

Muzarelli, Federica. « Femmes photographes, 
Émancipation et performance (1850-1940) », 

Mélusine, n°33, 2020.

Paglianti, N., Corps contemporains : évolutions 
numériques et esthétiques, 2018.

Protagoras, « L’homme est la mesure de 
toute chose », Wikipédia

Polyclète, Le Canon (ve siècle av. J.-C. traité 
perdu), voir Richard Tobin, « The Canon of 

Polykleitos », American Journal of Archaeology, 
vol. 79, n° 4, 1975

Armelle Blary, « Le corps questionné par l’art », 
Bibliothèque nationale de France, août 2019, .

Assante, Julia. « La nudité féminine dans les 
objets et images antiques », in Figurines 

féminines nues, Paris, Boccard, 2020.

Baschet, Jérôme. L’iconographie médiévale, Paris, 
Gallimard, coll. "Folio histoire", 2008, chapitres 
consacrés à la stylisation et aux conventions de 

représentation du corps dans l’art médiéval.

Caroline Trotot, L'Humanisme et la Renaissance : 
Anthologie, Flammarion, 2009.

CNRS, Lexiques, Dictionnaires informatiques, 
entrée « Hybride » (adjectif).

Denoël, Charlotte. « Le daguerréotype », 
dans Histoire par l’image, 2022.

Diebold, Jacques & Laneyrie-Dagen, Nadeije. 
L’invention du corps : la représentation de 

l’homme du Moyen Âge à la fin du XIXe siècle, 
Paris, Flammarion, 1997, p. 101-103.

Durand, Gilbert, Les structures anthropologiques 
de l’imaginaire, p. 8.

Gill, Leigh Ann, « The Ideal Body in Classical Greek 
Sculpture: The Canon of Polykleitos », Cambridge 

University Press, 2000.

Heck, Christian. « L'image du corps dans l'art 
du Moyen Âge », Perspective, 2014.

Humeau, Marguerite. « Corpographies 
contemporaines : déconstruction 

et recomposition du corps à l’ère numérique », 
Revue d’Esthétique Contemporaine, vol. 15, 2019



136

Bibliographie

Pultz, John & de Mondenard, Anne. Le corps 
photographié, Paris, Éditions Flammarion, 2009.

Ragazzini, Jessica. « Corps en transition : une 
réflexion sur l’histoire des représentations des 
corps hybrides, atypiques et mutés », Calenda, 

2022.

Revue des sciences de l’éducation, 
« Le développement de l'imagination selon Piaget 

et Vygotsky », vol. 33, n° 1, 2007

Repex.fr, « Les Raboteurs de parquet de 
Caillebotte : critique sociale ! »

Souriau, Paul. « L’imagination de l’artiste », 
Critique littéraire, 31 décembre 2013

Starobinski, Pierre. Le Corps, miroir du monde 
(analyse Bouvier), Zoé éditeur/Nicolas Bouvier.

Tarabout, Gilles & Darras, Véronique. « 
Représentations et mesures du corps humain en 
Mésoamérique.» Ateliers d’anthropologie, 2014.

Tobin, Richard. « The Canon of Polykleitos », 
American Journal of Archaeology, vol. 79, n° 4, 1975

Wirth, Jean, « L'image du corps au Moyen Âge », 
Micrologus’ library, n°56, 2013.

Edgar Degas photographe, Éditions de la 
Bibliothèque nationale de France, 1999.

Dossier de presse « Le corps hybride – Corpus ».

Centre Claude Longeon, coll. « Renaissance 
et Âge classique », 2020

Rapport d’évaluation HCERES, 2023, CIELAM, 
Aix-Marseille Université

France Inter, « Égypte antique : quand les animaux 
étaient vénérés comme des dieux », août 2022.







Design graphique
Frédéric Adjanohoun

Correction
Patrick Doan
Benoît Hermet

Caractère d’affichage	
LibertineSuper par Bastien Sozeau

Caractère de labeur
Work Sans par Wei Huang

Papiers intérieurs
Bouffant Munken 80g/m²

Papier de Couverture
Ingres d’ARCHES MBM® 130g/m²

Impression
Achevé d’imprimer en novembre 2025
à REPROCOLOR Amiens.

Tiré à 4 exemplaires.

Reproduction
© Tous droits réservés. Reproduction, repré-
sentation et adaptation interdites sans 
autorisation écrite des titulaires des droits.

Created by Izwar Muis
from Noun Project

Ce mémoire clôture mes deux derniers cycles 
d’études : un DNA à l’ESADHaR du Havre et un DNSEP 

à l’ÉSAD d’Amiens.

À tous ceux qui, de près ou de loin, ont su me faire 
progresser et m’ont soutenu·e : merci infiniment.

Un remerciement particulier à Patrick Doan pour 
son accompagnement dans le cadre de ce suivi de 
mémoire, à Christophe Loy pour les corrections 

graphiques, à Gabrielle Hermet et à Franck Hu 
pour leur bienveillance constante et leur amitié, 
à tous ceux que j’ai rencontrés et côtoyés depuis 
la classe préparatoire à la Maison des Arts jusqu’à 

aujourd’hui : 

Matthieu Bouchard,  Trystan Hamon, Yann Owens,  
Fabrice Houdry, Barbara Dennys, Hugo Canu, 

El-Yazide Mohamed, Jean-Michel Géridean, Théo 
Bernard, Maxime Aruldas et pleins d'autres…

Et enfin à vous, Papa et Maman : merci pour tout !




